# Талени мерность — богат будеши;

Употреби труд, храни мерность — богат будеши; воздержно пий, мало яждь — здрав будеши;

твори благо, бегай злаго — спасен будеши. Из духовного завещания свт. Митрофана Воронежского

ХРАМЫ: БЛАГОВЕЩЕНИЯ ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ • СВЯТИТЕЛЯ МИТРОФАНА ВОРОНЕЖСКОГО • ПРЕПОДОБНО-МУЧЕНИЦЫ ЕЛИСАВЕТЫ • СВЯТОГО МУЧЕНИКА ВОНИФАТИЯ • СВЯЩЕННОМУЧЕНИКА ИОАННА АРТОБОЛЕВСКОГО ТРОИЦЫ ЖИВОНАЧАЛЬНОЙ • УСПЕНИЯ ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ • ПРЕПОДОБНОГО АНДРЕЯ РУБЛЕВА



Т Священномученик Иоанн Плотников

ученик оанн лотников



2 Святитель Прокл Константинопольский. Святитель Лука (Войно-Ясенецкий), архиепископ Симферопольский. Слово в день Преображения Господня

«Взяла мое сердце Себе, сроднила с Собою»
Из высказываний отца Понтия Рупышева о Божией Матери



13

Елена Комелягина.
О крещении Руси.
Святой равноапостольный князь Владимир



20 Протоиерей Александр Шестак. Сердце матери



**25** Любовь Фролова. Из зимы в весну и обратно

**30** Хроника. Информация

33 Протоиерей Димитрий Смирнов. Проповедь



**37** Расписание богослужений

1 июля — малый престольный праздник Благовещенского храма. Служение Божественной Литургии возглавил викарий Патриарха епископ Бронницкий Парамон (Голубка).













#### СВЯЩЕННОМУЧЕНИК ИОАНН ПЛОТНИКОВ



Священномученик Иоанн родился 3 апреля 1864 года в селе Катайском Камышловского уезда Пермской губернии. Отец его, Стефан Плотников, был священником местной Троицкой церкви.

Иоанн окончил церковно-приходскую школу, Далматовское духовное училище, затем первый курс Пермской духовной семинарии и в 1882 году поступил на службу в Пермское губернское управление. Год спустя его назначили на должность регистратора уездного полицейского управления в деревне Савино и в том же году — временно исполняющим должность начальника по распорядительному столу и заведующим приходно-расходной частью полицейского управления.

В феврале 1884 года Иван Степанович подал в отставку и в 1885 году поступил псаломщиком в Троицкий храм родного села. В мае 1907 года он был рукоположен в диакона, а в 1908 году переведен в Сретенский храм Пышминского завода<sup>2</sup> Екатеринбургского уезда.

Церковный дом при Сретенском храме занимал священник, поэтому диакону Иоанну, имевшему большую семью, пришлось снимать квартиру. В связи с этим в ноябре 1908 года причт и староста храма направили в Екатеринбургскую духовную консисторию прошение «о разрешении выдавать диакону... квартирное пособие в количестве шести рублей в месяц до приобретения церковью дома», и консистория распорядилась с 1 января 1909 года ежемесячно выдавать ему по пять рублей.

Сохранились сведения, что отец диакон активно сотрудничал с Уральским обществом любителей естествознания, много лет занимался сбором климатических наблюдений и по представлению Общества был награжден архиерейской грамотой.

12 августа 1918 года диакон Иоанн принял мученическую кончину: он был убит безбожниками на горе Высокой, недалеко от Пышминского завода. 16 августа после отпевания, которое совершил настоятель храма священник Иоанн Пьянков, его похоронили на сельском кладбище.

Русская Православная Церковь прославила священномученика Иоанна Плотникова в Соборе новомучеников и исповедников Российских. Память его совершается в день кончины, 12 августа по новому стилю.

По: Игумен Дамаскин (Орловский). Жития новомучеников и исповедников Церкви Русской. Июль. Ч. 2. Тверь, 2016. С. 165–166.

<sup>1</sup> Ныне город Катайск Курганской области.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ныне поселок Старопышминск Березовского городского округа.



#### СВЯТИТЕЛЬ ПРОКЛ КОНСТАНТИНОПОЛЬСКИЙ

#### Слово на Преображение Господа и Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа



бодрственно Приидите, други, и ныне в евангельскую сокровищницу, дабы из оной, по обычаю нашему, почерпнуть богатство, обильно изливающееся и никогда никак не оскудевающее. Приидите, последуем за мудрым путеводителем Лукой, чтобы видеть Христа, восходящего на высокую гору и берущего с Собою Петра, и Иакова, и Иоанна, дабы сделать их свидетелями Божественного Преображения. Взяв, говорит евангелист, Петра, Иоанна и Иакова, Господь взошел на гору высокую. На гору высокую, на которой Моисей и Илия беседовали со Христом. На гору высокую, где закон и пророки вступили в общение с Благодатью. На гору высокую, где — Моисей, заклавший пасхального агнца и окропивший кровью дверные косяки евреев (см. Исх. 12: 7). На гору высокую, где — Илия, рассекший всесожигаемого тельца на уды и жертву влажную попаливший огнем. На гору высокую, где — Моисей, отверзший и заключивший пучины моря Чермного. На гору высокую, где — Илия, отверзший и заключивший хранилища дождевые. Взошел на гору высокую, дабы Петр, и Иоанн, и Иаков познали Того, Кому всякое колено поклонится небесных, земных и преисподних (ср. Флп. 2: 10). Господь взошел на гору, взяв только трех. Не взял всех и не оставил всех. Не возбудил зависти к славе других, не почел недостойнейшими и не хотел опечалить девяти учеников. Нет, будучи праведен, Он праведно всем и распоряжается. Он взирает на всех, как на одного, и не отторгает от взаимной любви тех, коих соединил любовью. Но так как будущий предатель, Иуда, был недостоин Божественного лицезрения и страшного этого видения, то оставляет с ним прочих, дабы, так как он [Иуда] не один был оставлен единственным, предвосхитить у него всякое извинение впоследствии. Берет троих, достаточных по закону (см.: Чис. 35: 30; Втор. 17: 6), свидетелей Преображения Своего, которые духовно привели в лице своем и всех прочих [апостолов]. Ибо Он говорит: Соблюди их, Отче праведный, чтобы они были едино, как и Мы едины (Ин. 17: 11). Ибо Иуда, видя Андрея, Фому, Филиппа и других, оставленных вместе с ним под горою и однако не ропщущих, не негодующих, не злословящих; напротив, радующихся, уверенных в том, что и они отсутствующие столько же причастны благодати свыше, сколько и присутствующие Господу, оставался совершенно неизвинителен, не будучи никогда отчуждаем ни от одного чуда. Такой поступок Господа особенно нужен был для Иуды, который, хотя ему вверен был и ковчежец [с деньгами], вознегодовал на помазующую безвинно за дороговизну мира (см. Ин. 12: 1-8) и имел дерзость предать Учителя врагам.

Что еще говорит евангелист? И преобразился пред ними: и... явились им Моисей и Илия, с Ним беседующие (Мф. 17: 2–3). Но Петр, как и всегда ко всему скорый и готовый, созерцая очами души тех, которых никогда не видел и которые беседовали с Иисусом, впрочем не помышляя о важности чуда и невзирая на славу Божественного Света, называет пустынное место прекрасным, из рыбаря делается вдруг устроителем кущей [строителем палаток] и говорит Спасителю: Сделаем три кущи:

# - Аннг то

одну Тебе, одну Моисею и одну Илии, — не зная, что говорил (Лк. 9: 33). Прекрасно защищает Петра мудрый Лука: не зная, — говорит, — что говорил. Верховный из учеников и первостепенный из апостолов Петр! Для чего так поспешно предаешься земным представлениям о Боге и помышлениями человеческими унижаешь цену Божественного, желая соорудить в пустыне три кущи, поставляя Господа наряду с рабами и вызываясь сделать Ему одну кущу — такую же, как и другим двоим? Разве Моисей зачался в утробе от Святого Духа, как и Христос? Разве Илия родился от Матери так же, как родился Христос от Пресвятой Девы Марии? Разве какой младенец в чреве узнал Моисея так же, как Предтеча — Иисуса? Разве небо ознаменовало рождение Илии? Разве волхвы поклонились Моисею в пеленах? Разве Моисей и Илия сотворили такие же чудеса? Разве изгнали из людей легионы демонов? Разве изгнали духов из пещер человеческих? Моисей, разгневавшись некогда и ударив жезлом, разделил море; а твой Учитель Иисус шествовал по морю, как по суше, и для тебя, Петра, сделал самую глубину проходимой. Илия молитвой умножил муку и елей вдовицы и воскресил сына ее из мертвых; а Избравший тебя из рыбарей в ученики насытил тысячи немногими хлебами, пленил и опустошил ад и исхитил из него усопших от века. Итак, Петр не говори: Сделаем три кущи. Не говори: Хорошо нам здесь быть (Лк. 9: 33). Не говори ничего человеческого, ничего чувственного, ничего земного, ничего дольнего. К горнему стремись, о горнем мудрствуй, а не о земном, как возвещает Павел (ср. Кол. 3: 2). Хорошо ли нам [разве] здесь быть, где змий обольстил первозданного, уязвил его и заключил для него рай? Хорошо ли нам здесь быть, где мы осуждены есть хлеб в поте лица? Где узнали чрез Каина стенание и трясение земное? Где нет ничего постоянного, где одни тени, где все погибает во мгновенье ока? Ужели хорошо нам здесь быть? Если Христос оставит нас здесь, то для чего [тогда] Он преклонил небеса и низшел [к нам]? Если Христос оставит нас здесь, то для чего воспринял нашу плоть и кровь? Если Христос оставит нас здесь, то для чего Он снизшел к падшему и воздвиг лежащего [человека]? Если хорошо нам быть на земле, то и ты [Петр] напрасно избран стражем небес. Для чего тебе ключи от неба? Поскольку ты возлюбил сию гору, то отрекись от неба. Если

желаешь сотворить кущи, то не желай быть и именоваться основанием Церкви. Господь преобразился не без причины, но дабы нам показать будущее преображение естества нашего, и будущее Второе Свое Пришествие на облаках во Свете с Ангелами. Ибо Он одевается светом, как ризою (ср. Пс. 103: 2), будучи Судией живых и мертвых (ср. Деян. 10: 42). Посему и низводит на гору Моисея и Илию, запечатлевая древние видения.

еще говорит великий писатель Евангелия? Когда он еще говорил, се, облако светлое осенило их; и се, глас из облака глаголющий: Сей есть Сын Мой Возлюбленный, в Котором Мое благоволение; Его слушайте (Мф. 17: 5). Когда еще Петр говорил, Отец свидетельствовал с небес: «Что это я вижу, Петр? Для чего колеблешься? Зачем спешишь говорить излишнее и называешь добрым место сие? Не вне ли себя ты? Или, завидуя беседующим, не знаешь, что говоришь? Еще ли ты не научился? Еще ли не возымел истинного познания о Сыне Моем? Не твои ли были слова: Tы - Христос, Сын Бога Живаго (Мф. 16: 16)?Столько видел чудес ты, вар Иона, и все еще остаешься Симоном? Тебе вручены ключи от неба, и еще ли ты не совлек с себя одежды рыбаря? Вот ты уже в третий раз противишься воле Спасителя, не ведая, что говоришь. Он сказал тебе: Мне должно пострадать (Мк. 8: 31), а ты возражаешь: Господи! да не будет этого с Тобою! (Мф. 16: 22). Он сказал опять: Все вы соблазнитесь о Мне (Мф. 26: 31), а ты говоришь: Если и все соблазнятся о Тебе, я никогда не соблазнюсь (Мф. 26: 33). Вот и теперь ты желаешь воздвигнуть Христу кущу такую же, как Моисею и Илии. Кущу Христу, распростершему, вкупе со Мною, небеса? Кущу — основавшему, вкупе со Мною, землю? Кущу — образовавшему, вкупе со Мною, море и уставившему твердь? Кущу — возжегшему светила, пролиявшему воздух и все, вкупе со Мною, сотворившему из начала? Кущу — Тому, кто рожден Мною и кто сделался подобным вам? Кущу — Тому, кто во Мне и кто среди вас? Кущу — человеку, не имеющему [земного] отца? Кущу — Богу, не имеющему матери? Кущу — избравшему кущей для Себя утробу девическую? Итак, если ты желаешь соорудить три кущи, не ведая, что глаголешь, Я, употребляя вместо кущи светлое облако и осеняя присутствующих, взываю с высоты: Сей есть Сын Мой Возлюбленный, в Котором Мое благоволение; Его слушайте. Не Моисей



и Илия, а Сей; не тот или другой, а Сей, Один и Тот же, в Котором Мое благоволение; Его слушайте. Я Моисея оправдал, но о Сем благоволю. Илию взял, а Сего послал в Деву, как бы в небо, и из Девы — на самое небо. Никто не восходил на небо, сказано вам, как только сшедший с небес (Ин. 3: 13). Итак, единородный Сын Мой напрасно бы сошел на землю, если бы остался всегда на земле. Напрасно бы уничижил Себя, приняв образ раба (Флп. 2: 7), если бы пребывая Тем, Чем был [Богом], не стал бы тем же, чем и вы [человеком]. Если бы Он не искупил мир кровью Своей, претерпев Крест, как человек, домостроительство [Спасения] не совершалось бы и древние вещания пророческие остались бы неверными. Перестань же, Петр, и не мысли человеческое, но Божие. Сей есть Сын Мой Возлюбленный, в Котором Мое благоволение; Его слушайте. Двукратно Я произнес глас этот: при вас, на сей горе, и еще прежде при Иоанне, на реке Иордане, дабы оправдались слова древнего пророка, который возглашал: Фавор и Ермон о имени Твоем возрадуются (Пс. 88: 13).

О каком имени? О имени Сына: *Сей есть Сын Мой Возлюбленный*. Ибо Отец даровал *Ему имя*, которое *выше всякого имени*, сказал Павел (Флп. 2: 9). Но ты, конечно, спросишь,

возлюбленный, что означают слова: Фавор и Ермон о имени Твоем возрадуются? Итак, слушай со вниманием: Фавор — это есть гора, где Христос восхотел преобразиться, где Он как Сын засвидетельствован от Отца, что недавно вы слышали. А Ермон есть небольшая гора близ Иордана, откуда взят на небо Илия и близ которой Христос крестился в струях Иордана и как Сын [Божий] получил свидетельство от [Бога] Отца. На этих двух горах Пресвятой Отец, утверждая сыновство, и тогда, и ныне в другой раз, вещает: «Сей есть Сын Мой Возлюбленный, в Котором Мое благоволение; Его слушайте. Ибо слушающий Его слушает и Меня. И кто постыдится Его и Его словес, того постыжусь и Я, когда приду во славе Моей и с Ангелами Святыми. Его слушайте не лицемерно, без лукавства, без ограничения, без исследования, верой ища, а не языком измеряя; верой воспринимая, а не словами испытывая [поверяя] Слово». Достаточно пока привести во свидетельство этому Павла, ритора [оратора], обуздывающего любознательность и в назидание всем дерзновенно вопиющего: О, бездна богатства и премудрости и ведения Божия! Как непостижимы судьбы Его и неисследимы пути Его! (Рим. 11: 33). Ему же слава во веки веков. Аминь.

#### СВЯТИТЕЛЬ ЛУКА (ВОЙНО-ЯСЕНЕЦКИЙ), АРХИЕПИСКОП СИМФЕРОПОЛЬСКИЙ

#### Слово в день Преображения Господня о Свете духовном



В сей великий день вспоминаем о преславном Преображении Господа и Бога нашего Иисуса Христа, когда явил Он нам Божественный Свет Лица Своего, всего Естества Своего.

Надлежит нам вникнуть в то, что такое Свет духовный. О Свете духовном будет речь моя.

Вы все знаете, как всякая живая тварь трепетно тянется к солнцу, к свету солнечному, с неба сияющему, к свету материальному. Знаете, как всякая букашка, всякая травка, всякий листок и цветок тянется всегда к свету. Свет солнечный, свет мате-

# Эннг}т0

риальный ведом вам всем, и любите его вы все.

Но все ли знаете, что кроме света солнечного есть еще великий Свет, Свет нематериальный, Свет духовный? Все ли тянетесь к этому Свету духовному?

О как тяжело мне сказать: нет, не все, далеко, далеко не все. Даже больше скажу: весьма немногие тянутся к нему, а всему остальному множеству живущих на земле не нужен Свет духовный, знать не хотят о нем ничего. Им нужен только свет материальный: нужны те блага, которые связаны с этим светом.

Скажу и больше: сделаю оговорку о том, что я раньше сказал, что все живое тянется к свету солнечному. Нет, нет, я не оговорился: есть много птиц, животных и насекомых ночных, которые ищут тьмы, избегают света солнечного, есть жабы и черви, есть рыбы подземных вод, которые не воспринимают света.

Есть и много подобных им людей, таких несчастных людей, которым нужен не свет, а тьма, ибо знаете, что все воры и разбойники, все блудники и прелюбодеи ищут тьмы, дела свои темные творят во мраке, в ночной тьме. Свет им мешает, свет им невыносим, его они не любят.

И если они даже света материального не любят, то Свет духовный, Свет, воссиявший миру от Господа Иисуса Христа, тем более невыносим для них.

Ну что же, пусть не выносят, а тем не менее тот Божественный Свет, который явил нам Христос на горе Фаворской, все так же сияет и никогда не перестанет сиять.

Нередко свинцовые тучи заслоняют солнце небесное. Есть люди, которые глаза свои закрывают от солнца, есть и слепые, не способные видеть свет.

О тех, которые не выносят Света духовного, сказал в своем дивном Евангелии апостол и евангелист Иоанн Богослов, говоря о Господе нашем Иисусе Христе как о Свете, пришедшем на землю: Был Свет истинный, Который просвещает всякого человека, приходящего в мир, — всех просвещает, всех хотел бы спасти. — В мире был, и мир чрез Него начал быть, и мир Его не познал. Пришел к своим, и свои Его не приняли (Ин. 1: 9–11). О какие страшные слова — свои Его не приняли!

А тем, которые приняли Его, верующим во имя Его, дал власть быть чадами Божиими (Ин. 1: 12).

И Свет этот светит и будет вечно светить, сколько бы ни отворачивались от Него, каким бы ненужным ни казался миру этот Свет.

Но в глазах мира этот Свет меркнет, меркнет чем дальше, тем больше; он сияет в небесах, а в душах человеческих он меркнет, как солнечный свет, заслоненный тяжелыми тучами. <...>

И тьма все более и более сгущается, и страшно нам, страшно, когда видим, что эта тьма царит в сердцах множества людей.

Они на вид вполне благополучны, у них есть все: и силы, и бодрость, и красота, и обилие плодов земных, и красивые одежды — все есть у них. Кажется, они живы, но только кажется, ибо тьма их сердец есть духовная смерть. О них можно сказать словами Апокалипсиса: Ты носишь имя, будто жив, но ты мертв (Откр. 3: 1).

К ним относятся слова святого апостола Иоанна Богослова: *Кто говорит, что он во свете, а ненавидит брата своего, тот еще во тьме. Кто любит брата своего, тот пребывает во свете, и нет в нем соблазна. А кто ненавидит брата своего, тот находится во тьме, и во тьме ходит, и не знает, куда идет, потому что тьма ослепила ему глаза (1 Ин. 2: 9–11).* 

Для жизни истинной не свет солнечный необходим, а другой Свет — Свет духовный, освещающий и просвещающий сердца наши.

Разве мало было великих носителей Света духовного в пещерах Киево-Печерского монастыря? Разве не жили без света солнечного эти великие люди, в сердцах которых воссиял великий, яркий, паче солнечного света яркий Свет духовный?

Можно и, живя без света, быть носителем Света, можно и, живя во свете солнечном, быть мертвым, не иметь в себе никакого, никакого Света духовного.

В Древней Персии поклонялись солнцу. Это жалкое язычество, но в этом язычестве можно усмотреть то, что люди, поклонявшиеся солнцу, понимали хоть отчасти, что такое Свет духовный, что, поклоняясь солнцу, они поклонялись не только его свету, всеми видимому, но в материальном свете видели и то Солнце Правды, которым называем мы Господа Иисуса Христа.

Были в Персии и огнепоклонники. Можно ли сказать, что совершенно презренна вера их? Нет, в Священном Писании читаем: *Бог...* есть огнь поядающий (Втор. 4: 24).

Эти язычники, эти огнепоклонники сами неясно понимали и чувствовали, что огонь

# - Яннг тр

может быть прообразом Божества, все очищающего, всякую скверну и нечестие поядающего. Это сознавали эти огнепоклонники. И их надо поставить выше тех, для которых нет никакого Света духовного, ничего не существует, кроме материальных благ, кроме света от солнца, на небе сияющего.

А нам, христианам, в нынешний великий праздник показал Господь, что Его человеческое тело могло светиться Божественным Светом. Если так, если тело Богочеловека могло светиться Божественным Светом, то, значит, и тела христиан, предназначенных к богочеловеческому, тоже могут светиться небесным Светом.

И знаем, знаем, что не только Господь в день Преображения Своего светился весь этим Божественным Светом, ибо Ветхий и Новый Завет приводят нам пример тому.

Когда опустился великий Моисей с горы Синайской, неся скрижали, на которых перстом Божиим начертаны были десять заповедей, то сияло лицо его Светом Божественным, и так ярок, так невыносим был этот Божественный Свет, что просили израильтяне, чтобы закрыл Моисей покрывалом лицо свое, ибо не могут люди взирать на него.

Когда святой архидиакон Стефан стоял пред синедрионом иудейским и бесстрашно говорил о Христе, все, сидящие в синедрионе, смотря на него, видели лице его, как лице Ангела (Деян. 6: 15) — как лицо Ангела, значит, озаренное Светом небесным.

Знаем и более: знаем, что лицо преподобного Серафима по временам светилось таким же небесным Светом. У него был друг,

соседний помещик Мотовилов, который был добрым и чистым человеком. Он часто с ним беседовал, и однажды во время такой беседы Серафим сказал ему: «Посмотри на меня!» Мотовилов взглянул и ужаснулся, ибо вдруг лицо преподобного Серафима засияло Божественным Светом.

Вот видите, что Господь, открывая нам путь к богочеловечеству, дал при этом и возможность светиться Светом небесным, таким Светом, как светилось все Его тело в сей великий день на горе Фаворской.

О как это важно, как это велико, как это вожделенно!

Если можем светиться Светом духовным, Светом Божественным, неужели не приложим всех наших стараний, чтобы стать достойными этого?!

Праведники в Царстве Небесном будут сиять небесным Светом, если окажутся достойными: праведники воссияют, как солнце, в Царстве Отца их (Мф. 13: 43). Так сказал Сам Господь наш Иисус Христос.

А теперь, пока живем мы в теле земном, надо помнить то, что сказал Господь: *Еще на малое время свет есть с вами; ходите, пока есть свет, чтобы не объяла вас тьма* (Ин. 12: 35).

Веруйте в свет, да будете сынами света (Ин. 12: 36).

Воспевайте в сердцах ваших ту песнь, которую так часто слышите вы в нынешний день: Преобразился еси на горе, Христе Боже, показавый учеником Твоим славу Твою, якоже можаху, да возсияет и нам, грешным, Свет Твой присносущный, молитвами Богородицы, Светодавче, слава Тебе.



Рис. Ирины Заболоцкой

Ранее в «Календаре» мы публиковали записи из «Духовного дневника» приснопамятного протоиерея Понтия Рупышева (1877–1939). При Благовещенском храме в начале этого года проводились в память о подвижнике Международные Рупышевские чтения. С одним из ярких докладов на чтениях выступил доцент Московской духовной академии Павел Кириллович Доброцветов. А 30 июня сего года в МДА состоялся семинар, посвященный богословскому наследию новомучеников и исповедников Церкви Русской. Ниже представлен новый доклад П.К. Доброцветова, прозвучавший на этом семинаре. Ссылки приводятся автором доклада по изданиям «Протоиерей Понтий Рупышев. Жизнеописание. Духовное наследие» (Т. 1) и «Протоиерей Понтий Рупышев. Духовное наследие. Михново. Воспоминания» (Т. 2). Обе книги вышли в 2016 году в московском издательстве «Паломник».

Настоящая публикация посвящается 140-летнему юбилею отца Понтия, который будет отмечаться 18 августа.

Прот. Илия Шапиро

## «Взяла мое сердце Себе, сроднила с Собою»

#### ИЗ ВЫСКАЗЫВАНИЙ ОТЦА ПОНТИЯ РУПЫШЕВА О БОЖИЕЙ МАТЕРИ



УЧАСТИЕ БОЖИЕЙ МАТЕРИ В ЖИЗНИ ОТЦА ПОНТИЯ

Вся духовная жизнь о. Понтия Рупышева проходила под знаком участия в ней Божией Матери. Еще «в 16 лет он имел видение Божией Матери с младенцем Христом» (Т. 1. С. 607). Также в его дневниках неоднократно встречаются описания духовного действия на него молитвы к Пресвятой Богородице в течение его пастырского служения: «Сегодня за всенощным бдением моему духовному взору так ясно открылся образ Матери Девы в столь пленительной и непостижимой духовной красоте, что дух мой восхитился Им, душа пленилась, сердце взыграло, и было такое у меня чувство и состояние, что я готов был бы вечно познавать, любить крепко, всем существом своим созерцать и наслаждаться красотою сего Образа в Его непостижимости. Так Он невыразимо обаятелен, прекрасен, велик, свят. Ведь и святые Ангелы удивляются Ему, не будучи в состоянии уразуметь высоту Его. Так Господь прославляет Свою Матерь. Я давно уже молил Господа и Божию Матерь, чтобы Они дали мне любовь к Ней, и болели душа и сердце мои, что таковой у меня не было, — и вот сегодня я почувствовал ее, и она овладела всей душой моей. Но это ведь только начало. Пусть она разгорается в великий пламень, пожирающий всякую нечистоту, неразумие, побеждающий всякую злобу. 26/ХІІ 1925 г.» (Т. 1. С. 152).

«Во время молебна Божией Матери, который я служил в усыпальнице при церкви

Меречь-Михновской, после Евангелия я получил извещение от Нее, что Она слезами вымолила у Бога отвращение какого-то бедствия от семьи Корецких, а быть может, и от меня с ними. При этом у меня в груди радостно забилось сердце, как бы отдельно от тела, так что я едва выносил полноту этой радости, а с груди и души моих сошла какая-то тяжесть» (Т. 2. С. 16).

«10.05.1933 г. н.ст. в 9½ часов вечера, по прочтении мною вечерних молитв, когда я читал тропарь Божией Матери пред Ее иконой Казанской и мысль моя одновремен-

но обратилась к Киево-Печерской Ее иконе с сильным порывом души к Ней, — Божия Матерь духом двинула мое сердце, так что оно стало иметь самостоятельное духовное движение помимо тела. Этим Она привлекла или, скорее, взяла мое сердце Себе, так что, я чувствую, сроднила (с Собою)» (Т. 2. С. 29).

Таким образом, можно сделать вывод отом, что рассуждения о Пресвятой Богородице о. Понтий строит не только на основании своего духовного образования или круга чтения, но на основе тайнозрительного молитвенного опыта и богомыслия.

#### СВЯТОСТЬ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

Событие зачатия Божией Матери праведными Иоакимом и Анной о. Понтий называет «переломом» в истории домостроительства спасения: «Праведность святых Иоакима и Анны, родителей Божией Матери... зачатие Ее ими есть перелом в отношении Бога к миру, избравшего Ее быть Матерью Своего Сына» (Т. 2. С. 123).

Причиной этого Божественного избрания является святость Пресвятой Богородицы: «Святость Божией Матери была столь велика, что Бог Отец избрал Ее быть Матерью Своего воплотившегося Сына. Вследствие сей святости Своей Она стремилась желанием или любовью к Богу, принимая в Себя Божественную Мудрость и усовершаясь в поучении Ей» (Т. 1. С. 134–135).

Святость Божией Матери о. Понтий возводит к Ее нравственным качествам, которые проявились в том числе в важнейшем событии Благовещения: «В Божией Матери они [маловерие и неверие] отсутствовали, а потому Ее вера достигла совершенства до осязательности в воплощении от Нее Сына Божия, так что Ее не поколебала и крестная смерть, и страдания Его» (Т. 2. С. 70). «Она не испытывает [т.е. не любопытствует по поводу] образа зачатия, но предает Себя воле Божией. Так в Деве обнаружились великий разум и простота [и крепость] веры Ее в то, что для Бога нет ничего невозможного» (Т. 1. С. 345).

Божия Матерь, вынашивая Свой Дивный Плод во чреве, проявила необычайную возвышенность духа: «Лишь необыкновенной возвышенностью духа Девы Марии можно объяснить возможность такого разумного пророческого вещания чрез Нее Святого Духа» (Т. 1. С. 346), пишет о. Понтий, имея в виду знаменитую Песнь Богородицы «Величит душа Моя Господа» (Лк. 1: 46).

Святость Божией Матери тесно связана с Ее смирением: «По преданию, Божия Матерь, читая о зачатии Сына Божия от некой Девы, пожелала быть у Нее последней служанкой. Но то было бы неудивительно, если бы Она была обыкновенной верующей женщиной, рядовой, но Она ведь имела служение ангельское, даже архангела, жила при святом святых, куда и введена была первосвященником Захарией, что было явлением и не законным, а лишь по повелению особому Божьему бывшим, а потому и чрезвычайным — и после того не возгордилась, обнаружив в Своем пожелании и чрезвычайное смирение, хотя и вела при том жизнь необыкновенно высокую по святости. Так и среди верующих. Когда обыкновенный из них желает хотя бы последним быть в Царствии Небесном, то сие и есть обычное смирение. Когда же праведный так думает, то сие есть знак глубочайшего, поистине Божественного смирения» (Т. 1. С. 154).

Очевидно, что это смирение послужило мощным оружием против диавола: «Господь выдержал искушение от врага в пустыне и на кресте победил его, после чего он не смеет приступать к Нему, а лишь к слугам Его. К Божией Матери враг не смел и вовсе приступить. 1927 г.» (Т. 1. С. 85). «Она терпела напасти со вне и скорбит сострадающею любовию: при жизни — в отношении Иисуса Христа, а по успении Своем — в отношении верных. 1933 г. Келья» (Т. 1. С. 161).

Говоря о святости Божией Матери, как и в случае размышлений на иные темы библейской истории, о. Понтий стремится выводить духовно-нравственные уроки для современного христианина: «Живя при храме Иерусалимском, Дева Мария стояла в центре политической, церковной и общественной жизни евреев, Своего народа, наблюдая ее

и поучаясь, но не участвуя в ней. Так как Она была чиста и свободна от грехов и страстей, то Ей не было и необходимости входить в нее, но силою обстоятельств Она имела решающее на нее влияние. Такова сила святости... По достижении же святости христианин всегда будет иметь влиятельное участие в жизни св. Церкви и мира. 1925 г.» (Т. 1. С. 124). «Когда Божия Матерь введена была в храм, то таково было состояние еврейской церкви, что вводивший Ее первосвященник Захария был убит в храме. Однако это не служило препятствием к благодатному воздействию на Божию Матерь, ибо еще не окончилось время ветхозаветной Церкви. Так и нам не нужно смущаться грехами наших пастырей, из-за которых благодать Божия не отступит от Новозаветной Церкви, доколе не окончится время, во второе пришествие Христово. 1924 г.» (Т. 1. С. 220–221).

Отец Понтий обнаруживает в Божией Матери следующие Ее духовные качества и подвиги, вознесшие Ее на столь великую высоту:

- 1) Всецелая верность Богу и обращенность к Нему: «Сатана теперь развязан. Его козней может избежать смиренный, отдавшийся всецело Богу, как Божия Матерь» (Т. 1. С. 204).
- 2) В целом подвижничество, обращенное на духовное усовершенствование себя: «Когда верующий старается о разрешении вопросов личности путем подвига и нравственного усовершения, он достигает блаженства во святых, где преимущественно почивает любовь. Когда он старается о разрешении вопросов общественных и государственных (например, современные в Польше епископы), он достигает блаженства в правде. Примеры Божьей Матери, Иоанна Крестителя, большинства святителей и подавляющее число прочих святых, мучеников, преподобных и т. д. показывают, что 1-й путь ближе к истине и блаженнее. Итак, не стремись к власти и почестям» (Т. 1. С. 124). Следствием этого внутреннего созерцательно-молитвенного подвижничества стала свобода Ее от страстей: «Божественного смирения достигает очистившийся от них: свободный же от них пребывает в нем, как Божия Матерь» (Т. 1. C. 109-110).
- 3) Девство и Богоматеринство Божией Матери, тесно связанные между собой. Если в обычной духовной жизни женщины избирают либо тот, либо другой путь материнства в семейной жизни либо девства (монашества), то, по словам о. Понтия, «Божия Матерь совершенный человек по естеству, как раскрывшаяся душой в материнстве. Она

же совершенна по духу, как сохранившаяся в совершенном девстве» (Т. 1. С. 141). Этот факт труднопостижим, это тайна девства-материнства Богородицы: «Какое высокое сознание девства при столь чрезвычайном материнстве — состояние Божией Матери, непостижимое никаким высшим тварным умом, лишь отчасти познаваемое и постигаемое» (Т. 2. С. 214).

Впрочем, говоря о девстве Божией Матери, о. Понтий вслед за апостолом Павлом традиционно отдает предпочтение девству в духовной жизни: «Сам будучи непричастен брачному состоянию и сохранив Свою Матерь Девственницею, Господь сим показал, что безбрачное состояние для добродетели есть наивысшее» (Т. 1. С. 255). «Христос тем, что был не женат, показал, что Адаму не обязательно было бы соединение с женою. Божия Матерь тем, что родила без мужа, показала то же. 1931 г.» (Т. 1. С. 257).

4) Обитание Бога в Божией Матери. Отец Понтий говорит, что Божия Матерь есть «чрезвычайно облагодатствованная Святым Духом» (Т. 1. С. 161). «Божия Матерь имеет совершенное участие в ней (Божественной жизни), остальные святые — несовершенное» (Т. 1. С. 156). Отец Понтий пишет и о своем опыте богомыслия о Божией Матери: «На утренней молитве Божией Матери я усладился словом Владычице и понял, что это есть владычество Святого Духа через Нее и в Ней за Ее смирение и любовь, и горько мне стало от моей гордости» (Т. 1. С. 163).

При этом о. Понтий находит различие между соотношением Божества и человечества во Христе и в Божией Матери: «В лице Иисуса Христа человеческое естество в состояние, превысшее всякой возможности для него, возводится с совершенным, безмерным обузданием его естественных потребностей и отправлений — для наиболее совершенного действия и жизни в нем Божества. В лице же Божией Матери Бог распространяется в естестве, но в такой безмерной степени, что Она, Божия Матерь, и есть превыше превосходно Херувимов и Серафимов. Отсюда обращение ко Христу с просьбой о духовных дарованиях и к Божией Матери о земных нуждах и в бедствиях и искушениях» (Т. 1. С. 142).

По словам о. Понтия, Божия Матерь ввела свое человеческое естество в жизнь духа: «Если преподобные достигали не только победы над страстями, но и господства над самым естеством, то более совершенное состояние заключается в том, чтобы естество ввести в жизнь духа, в которой, сохраняя полноту своей жизни, оно становится и его со-

вершенным орудием. Но полнота эта уже не животная, но тонкая, духовная. Таково было естество Божией Матери, Иоанна Богослова» (Т. 1. С. 158). То есть, по мысли о. Понтия, если в первом случае могла идти речь о так называемом умерщвлении плоти, распятии плоти в напряженной борьбе со страстями, минимизации роли плоти в жизни человека, то во втором случае — случае Пресвятой Девы — речь идет о полном благодатном преображении плоти.

И вновь совершенство Божией Матери о. Понтий сопоставляет с совершенством человеческой природы во Христе как муже: «Высшее выражение возможного господства над естеством в муже явлено в лице Иисуса Христа Богочеловека, в Котором естество мужа и Бога соединилось в одну личность, хотя и не слилось. Высшее выражение возможной полноты естественной жизни по духу, возвышенной до совершенства, явлено в лице Божией Матери — Девы Марии, Которая по особенному наитию Святого Духа, в Ней почившего, зачала и родила столь исключительную личность и единственную, как Иисус Христос. Отсюда и для мужа и для жены вся суть их состояния и жизни — в жизни в Боге и пребывании в Нем» (Т. 1. С. 260).

5) Сострадательство, участие Матери в страданиях Своего Божественного Сына: «Божия Матерь более всех соболезновала Иисусу Христу в Его страданиях, вместе с Ним пережила их» (Т. 2. С. 200). По словам о. Понтия, «Божия Матерь подняла на Себя всю злобу мира и искушения, связанные с воплощением от Нее Иисуса Христа» (Т. 1. С. 151). «Люди весьма ценят способность и знание, как направить других людей или какое-нибудь дело к известной цели или идее. То же и в св. Церкви. Но не стали они ценить способности и знания, как выстрадать или вынести до конца то или иное. А это главное. Последнее относится к Божьей Матери. Во Христе — то и другое. И вот Она оказалась выше всякой твари» (Т. 1. С. 125).

Иногда о. Понтий пишет о сораспятии Божией Матери Своему Возлюбленному Сыну: «Божия Матерь в Своем смирении распинается равно со Своим возлюбленным Сыном в Его любви» (Т. 1. С.187). Он поясняет в другом месте: «Когда сердце сострадает кому-либо в чем-либо, то оно несет с ним подвиг в его скорби в мере и силе своего сострадания. Пример — Божья Матерь при Кресте Иисуса Христа» (Т. 1. С. 71).

При этом о. Понтий говорит не только о сораспятии Божией Матери Своему Воз-

любленному Сыну, но даже о своего рода соумирании с Ним: «Особо от всех женщин стоит Божия Матерь. Она распространилась любовью в естестве чрез материнство, но в Боге и для Него, но им же [естеством] и умерла при кресте и смерти на нем Иисуса Христа, оставшись, однако, жива духом, а в нем и по естеству. Так в Ней жизнь духа победила смерть душевную» (Т. 1. С. 262–263).

Впрочем, эти высказывания не переходят тонкой грани между православным учением о Божией Матери и католической мариологией с ее учением о Деве Марии как «соискупительнице». Более того, о. Понтий высказывается в этом отношении весьма резко: «Почитание римокатоликами Божией Матери есть подлинное распятие Ее. Наместничество Христово на земле в лице папы римского, непорочное зачатие Божией Матери и прочее есть издевательство над Иисусом Христом, Ее Сыном и Его жертвой за спасение мира, и любовь Ее к Нему невыносимо страдает, а смирение Ее не может требовать возмездия Его хулителям у Него же. Обращение католичества к сердцу Иисуса или Божьей Матери свидетельствует о недостатке в нем [в католичестве] любви, ибо оно [это обращение] неестественно» (Т. 1. С. 187).

Поэтому Божия Матерь хотя и не соискупительница, но, можно сказать, «сострадательница» Своему Сыну.

6) Усыновление Божией Матерью человеческого рода: «Потом говорит ученику: се, Матерь твоя! И с этого времени ученик сей взял Ее к себе (Ин.19: 27). Если Я, Иисус Христос, родил вас в вечную жизнь в Боге, усвоив вас Себе чрез воплощение и страдания, то Матерь Моя, Дева Мария, есть Матерь и ваша, как возвысившаяся в Своей любви и сострадании Мне до Божественной, умерев для всего земного, как бы оно высоко ни было» (Т. 1. С. 435), — говорит о. Понтий как бы от Лица Самого Господа Иисуса Христа в своих евангельских схолиях.

А отсюда становится ясной и близость Богородицы к нам, к роду человеческому: «На этом пути духовного возрастания наши помощники — Божия Матерь и все святые, на соединение с которыми мы и идем, чего я желаю вам» (Т. 2. С. 96). «Такова близость к нам Божией Матери, ибо все мы составляем со Христом единое тело» (Т. 2. С. 204).

Все это возвело Божию Матерь на несказанную высоту, проявляющуюся в следующем:

1) Она взошла превыше Ангельских Сил:

«Так в Ней жизнь духа победила смерть душевную... а по девству и величию духа Она

выше всех дев несравненно. Поэтому Она бесконечно выше не только всех женщин, но и ангелов, даже самых высоких» (Т. 1. С. 262–263).

Толкуя строки богослужения из «Октоиха» «Июнь, день 10-й, утреня. Канон, песнь 4-я, тропарь 4-й Божией Матери: «Многоочитая, Твоея чистоты, неусыпно, Богородительнице Чистая, побеждаются зрети: сих бо, яко Владычица, предваряеши всегда и присно предвидиши рабы Твоя», о. Понтий пишет: «Это значит: многоочитые Херувимы не в состоянии непрестанно зреть чистоту Твою, Богородительница, но побеждаются остротою, силою и проникновенностью Твоего взора, ибо Ты, как Владычица, предваряешь их могуществом его [взора] свойств и в несравненной мере всегда чрез него предваряешь совершенным знанием рабов Своих. Если так немощны пред Божьей Матерью Херувимы и Серафимы, то что и говорить о человеке! Поэтому смиряйся совершенно пред Ней» (Т. 2. С. 223); и в другом месте добавляет: «Божия Матерь — Ты радость не только людей, но и Ангелов!» (Т. 1. С. 157).

2) Почитание со стороны Своего Сына:

«Пресвятая Дева Мария как Мать пользуется почитанием от Иисуса Христа как Своего Сына. О непостижимость Божественного смирения! Бог в лице Иисуса Христа воздает почитание человеку в лице Девы Марии. За Свое смирение Она безмерно возвышена над диаволом, но Божественное смирение несравненно превосходнее Ее смирения» (Т. 1. С. 162).

3) Теснейшее единство со Христом в связи с Его Воскресением и Ее воскресением (Успением):

«Воскресение Иисуса Христа из мертвых есть радость бытия для всех тварей. Этой радости еще никто не удостоился, кроме Божией Матери» (Т. 1. С. 163).

4) Владычество над миром и предстательство за Россию и за весь мир:

Отец Понтий, высказывая интересные пророческие мысли о будущих (нынешних для нас) временах истории Церкви и мира, пишет: «Верующие цари совместно с верными будут управлять жизнью своих царств и народов. Царствовать же над всем миром, исключая явно отступившие от Бога царства и народы, будет Божия Матерь. К 7-му периоду жизни св. Церкви на земле число верующих на земле почти совершенно истощится, и тогда зло воцарится на ней в лице антихриста. Царствование же тогда над миром примет Сам Христос. 1927 г.» (Т. 1. С. 173–174).

О предстательстве Божией Матери за наше Отечество о. Понтий пишет так: «Когда Россия заставила своего царя последнего

отречься от престола, то Господь готовил последний суд Свой над миром... Народы возжелали бы опять правителя, и явился бы антихрист, уже готовый. Но предстательством Божией Матери Россия еще помилована» (Т. 1. С. 191). «Отец Иоанн [Кронштадтский] умер, и разразилась война и революция. Теперь верные держатся только молитвами Божией Матери» (Т. 1. С. 270). «Разрушение храма Христа Спасителя в Москве есть знамение, что Христос уже не почитается русским народом, но отвергается. О том же свидетельствует и разрушение Иверской часовни Божией Матери там же, относительно Ее личности. Впрочем, Ее икона оттуда находит приют в глухих местах. Это есть знамение, что Божия Матерь не оставила верных в Москве, но учит их так же в смирении и унижении укрываться от врагов Ее Сына, как укрывается от них Ее икона, и Она будет молиться и молится о них, дабы они могли во благочестии спасаться» (Т. 1. C. 212).

Как известно, вся Святая Троица осуществляет Свою промыслительно-спасительную деятельность по отношению к человечеству. Участвует в этом и Пресвятая Дева вместе с сонмом святых. На основании своего обостренного богомысленного и молитвенного видения о. Понтий проводит определенное различие между деятельностью Христа как Сына Божия и Его Матери: «Если Христос утешает верных в скорбях по Божеству, то Божия Матерь снисходит к ним в этом утешении по человечеству» (Т. 2. С. 67). «Божия Матерь нас скорбями не поражает, но сострадает нам в них постольку, поскольку мы с верою, кротостью и преданностью Промыслу Божию несем их. Если же мы сознательно отчуждаемся от Духа Божия, то и Она отчуждается от нас, и это отчуждение тогда для нас хуже скорбей, ибо тогда мы лишаемся Ее благодатного заступничества пред Ее Сыном и утешения. Божия Матерь не потерпит сознательного распятия нами Ее Сына, а тогда и Сын Ее может оставить нас следовать своей злой воле. Тогда скорби оставят нас, и мы будем благополучны, но это уже будет указывать на грозящую нам вечную гибель. Здесь сказывается характер духовного отношения к нам Иисуса Христа и Его Матери и различие того и другого» (Т. 1. С. 157–158).

В другом месте о. Понтий отсюда выводит особую роль Пресвятой Девы в попечении о мире: «Божия Матерь покрывает Своею благодатию кающихся грешников и впадающих в заблуждение праведников преимущественно пред благочестивыми подвижниками

веры» (Т. 2. С. 122). «Божия Матерь... терпела напасти со вне и скорбит сострадающею любовию: при жизни — в отношении Иисуса Христа, а по успении Своем — в отношении верных. Поэтому Она преимущественно Утешительница их» (Т. 1. С. 161).

5) Торжество над диаволом:

С одной стороны, о. Понтий пишет о том, что эта власть была дарована Божией Матери Самим Христом перед Ее Успением: «Власть [сатаны] самая страшная, и Божия Матерь молилась Своему Сыну об избежании ее при разлучении души Ее с телом. Кольми паче нам о сем нужно молиться. А современные

люди, по-видимому, рады этой власти, ища лишь земного покоя» (Т. 1. С. 66).

С другой стороны, о. Понтий находит своего рода юридический аспект победы Божией Матери над диаволом в претерпении Ею неправедного гонения: «Когда порицают нас за правильные поступки, тогда возвышают нас над собой и умножают нам право нравственного суда над порицающими. На земле это выразится в господстве духовном, а на небе — в правосудии Божием. Какую же великую власть и право над сатаною и его слугами получила Божия Матерь, оклеветавшаяся ими!» (Т. 1. С. 238).

#### МОЛИТВА К БОЖИЕЙ МАТЕРИ

По словам о. Понтия, «пред Божьей Матерью нужно благоговеть со страхом» (Т. 2. С. 210). Причем идеалом является не просто просительная молитва, но своего рода «вчувствование», вживание в жизнь Божией Матери: «Уметь искать не своей радости, но радоваться радостью и блаженством Божиим, Божьей Матери и святых — есть знак высокого и благородного духа, не ищущего сво-

его, не следующего самолюбию и себялюбию» (Т. 1. С. 77). «Сегодня перед всенощной в церкви я опытом дознал, что если мы внимательны к себе и в своих отношениях к Богу, Божией Матери и святым, то и дух хулы не приступает к нам. Но лишь только мы допустим здесь небрежность, как он уже около нас. Здесь средство избавления от него» (Т. 1. С. 153).

#### ЗАКЛЮЧЕНИЕ

Таким образом, из обозрения большей части высказываний о. Понтия Рупышева о Пресвятой Богородице видно, что о. Понтий имел собственный богатый мистический опыт молитвенного общения с Божией Матерью, и этот опыт стал основой его богомыслия о Пресвятой Богородице. Божию Матерь вслед за церковным святоотеческим и богослужебным Преданием о. Понтий возвеличивает как обладательницу величайших добродетелей и святости, послуживших Ей к Воплощению от Нее Сына Божия, как участвовавшую в искупительной Жертве Ее Сына

благодаря Ее сочувствию и состраданию Ему, как усыновившую при Кресте весь род христианский и все человечество в лице апостола и евангелиста Иоанна Богослова и как возвысившуюся благодаря этому превыше тварных существ — людей и Ангелов, а потому и получившую от Бога великое попечение над миром и власть над диаволом. И в то же время стоит отметить, что высказывания о. Понтия о Божией Матери не переходят тонкой грани между православным учением о Ней и римокатолической мариологией.

Доцент МДА П.К. Доброцветов

#### Елена Комелягина

#### О КРЕЩЕНИИ РУСИ

# СВЯТОЙ РАВНОАПОСТОЛЬНЫЙ КНЯЗЬ ВЛАДИМИР

«ВЕЛИЧАЕМ ТЯ, святый равноапостольный княже Владимире, и чтим святую память твою, идолы поправшаго и всю Российскую землю святым крещением просветившаго», — поем мы святому равноапостольному князю Владимиру в день его памяти.

Владимир находился на княжеском престоле 37 лет, из них одиннадцать он правил как язычник и двадцать шесть — как христианин. «Слишком многим мы обязаны этому человеку, слишком величествен совершенный им подвиг, слишком ослепительно, даже ослепляюще сияние, исходящее от его имени», — пишет историк А. Карпов.

Владимир родился в 960 году. Он был сыном Святослава и Малуши, ключницы княгини Ольги, в связи с чем имел унизительное прозвище Робичич — рожденный от рабыни. После смерти Святослава в Киеве стал княжить Ярополк, в древлянской земле — Олег, а Владимиру в удел достался Новгород.



КНЯЖЕНИЕ ВЛАДИМИРА СВЯТОСЛАВИЧА В НОВГОРОДЕ. ОТЪЕЗД СВЯТОСЛАВА ИГОРЕВИЧА В ПЕРЕЯСЛАВЕЦ (миниаткоры из Радзивилловской летописи)

Князья были еще очень юны, самому старшему, Ярополку, было всего 15 лет, поэтому реальной властью обладали окружавшие их бояре. Историки полагают, что именно бояре спровоцировали междоусобицу: ценой убийства единокровного брата Ярополка Владимир воцарился на Киевском престоле. Справедливости ради следует отметить, что не Владимир первым начал междоусобную войну. Но, будучи язычником, вступил в борьбу за власть и выиграл, не останавливаясь ни перед чем. Владимир периода язычества — это жестокий правитель, имевший много жен и сотни наложниц, любитель пиров с обильными возлияниями и пьяными оргиями, — в целом, типичный варвар. А разве в истории есть примеры варваров-правителей, отличавшихся добродетельной жизнью?

Владимир, как всякий человек, наряду с пороками имел и добродетели, и достоинства. Прежде всего, это был выдающийся государственный деятель, талантливый политик и дипломат. И его всегда отличали щедрость и милосердие. Вызывает недоумение позиция тех, кто выступает против почитания Владимира, напирая на аморальное поведение князя в дохристианский период его жизни. Не праведников, а грешников призвал Господь к покаянию. «Аки зверь бях, много зла творях в поганьстве и живях, яко скоти, наго» — так говорил о дохристианском, языческом периоде своей жизни сам князь. Именно искреннее, истинное покаяние, и в итоге полное преображение грешника, открывает нам чудо воздействия благодати Божией на свое тво-

рение. Князь Владимир в полной мере являет пример человека, на котором, по словам митрополита Илариона в «Слове о законе и благодати», «поистине, сбылось... благословение Господа Иисуса, реченное Фоме: блаженны невидевшие и уверовавшие».

КНЯЖЕНИЕ ВЛАДИМИРА СВЯТОСЛАВИЧА В КИЕВЕ. ВОЗДВИЖЕНИЕ ПО ЕГО ПОВЕЛЕНИЮ НА ХОЛМЕ ДЕРЕВЯННЫХ ФИГУР БОГА ПЕРУНА И ДРУГИХ ЯЗЫЧЕСКИХ БОЖЕСТВ



Став единовластным правителем покоренных земель, Владимир пытается реформировать языческую религию — это один из самых непонятных и спорных фактов его княжения. Есть версия, что князь, обладая безупречным политическим чутьем и мудростью, пытался таким образом объединить народы, входящие в состав древней Киевской Руси — государства, неоднородного по этническому составу, с разными пантеонами богов у каждого из племен. По другой версии, Владимир, убив единокровного брата, испытывал угрызения совести и пытался таким способом умилостивить богов. Есть мнение, что, воспитанный бабкой-христианкой, княгиней Ольгой, он тяготел к единобожию и пытался создать своего рода компромиссный вариант между христианством и язычеством.

Не совсем ясно, по какому принципу выбирались боги в новый пантеон. Так, часть их были неславянского происхождения (Хорс и Симаргл), а типичный славянский бог Велес в пантеон не вошел. Выбор Перуна как верховного божества логичен — это варяжский громовержец и каратель, покровитель дружины. Однако его почитали не все славяне. Важно отметить, что культ Перуна допускал человеческие жертвоприношения, тогда как славянские боги ничего подобного не требовали.

По языческому мировоззрению, жертвенная кровь, особенно кровь детей, обладает сверхъестественной силой. В 983 году произошло трагическое знаковое событие: вернувшись с победой из очередного похода, «старцы градские» и бояре решили отблагодарить Перуна, совершив жуткий кровавый обряд. Жребий пал на сына варяга-христианина Федора. Федор категорически отказался отдавать сына на заклание. «Не боги это, но дерево: днем есть, а на-

РАЗГРОМ ЯЗЫЧНИКАМИ СЕНЕЙ В ДОМЕ, ГДЕ УКРЫВАЛСЯ ВАРЯГ-ХРИСТИАНИН С СЫНОМ, И УБИЙСТВО ИХ



утро сгниет. А Бог есть един... Он же сотворил небо, землю, и звезды, и луну, и солнце, и человека, и предназначил ему жить на земле... Не дам сына своего бесам!» — ответил Федор. Вместе с сыном Иоанном он был убит. Это были первые мученики за веру на Руси. Мы не знаем, как отнесся к происшедше-

му Владимир, но впоследствии первую церковь во имя Успения Богородицы (Десятинную) он поставил на месте гибели Федора и Иоанна, и мы можем предположить, что эта смерть его глубоко потрясла.

Реформа язычества не удалась. Язычество изжило себя, оно погибало, хотя и отчаянно сопротивлялось. Перед князем стояла задача колоссальной важности — выбор веры для Руси, для своего народа. «Обращение — всегда тайна... Никто, даже сам прозревший, не в силах понять и рассказать, как наступило прозрение», — пишет митрополит Иоанн (Снычев). А если речь идет о правителе, то личные мотивы всегда накладываются на внешнеполитическую ситуацию. Из разрозненных племен, промышлявших набегами и грабежами, вырастало новое государство — Киевская Русь, заполучить которую в союзники желали многие. Поэтому, когда стало ясно, что Владимир ищет новую веру, в Киев стали прибывать послы разных государств.

В «Повести временных лет» подробно изложено, как происходил этот выбор. Одним из первых направил своих послов к князю Хазарский каганат, исповедовавший иудаизм. На вопрос Владимира, где находится их родина, иудейские послы ответили, что родины у них нет и живут они в рассеянии, из-за того что Бог прогневался на отцов их. Ответ князя был вполне логичен: «Как же вы других учите, а сами отвержены Богом и рассеяны? Если бы Бог любил вас и ваши законы, то не рассеял бы по чужим странам».

Услыхав от мусульман, послов Волжской Болгарии, основы их веры, князь не одобрил запрета на употребление вина. «Питие есть веселие на Руси; не может без того быти», — сказал Владимир. Отказал он и западным христианам, послам папы Римского, на том основании, что «отцы наши этого не приняли». Имелась в виду неудачная миссия латинского миссионера Адальберта, которого киевляне изгнали с позором (это было в правление Ольги). Кроме того, как было всем известно, подчинение папе означало порабощение и вассальную зависимость от Рима, что для Владимира было неприемлемо.



БЕСЕДА ВЛАДИМИРА СВЯТОСЛАВИЧА О ВЕРЕ С ГРЕЧЕСКИМ ФИЛОСОФОМ

Отправила своего посланника и Византия; в летописи он назван философом. Философ рассказал Владимиру о православной вере и показал икону Страшного Суда. По преданию, икона произвела на Владимира неизгладимое впечатление. Возможно, он, отдавая себе отчет в совершенных злодеяниях, осознал всю бездну своего падения и неотвратимость наказания. «Хорошо будет тем, что идут направо, но горе тем, что идут налево», — сказал он философу. «Если желаешь быть с праведными, то крестись», — ответил грек. Однако Владимир не торопился с выбором. Он снарядил 10 достойных мужей, «добрых и смышленых», которым было поручено на месте разобраться в преимуществах и недостатках предлагаемых вероисповеданий. По возвращении посланники рассказали, что были изумлены и поражены красотой греческой службы: «Когда же пришли мы к грекам и они повели нас туда, где служат своему Богу, то мы в изумлении не ведали, на небе ли мы или на земле. Нет на земле такого вида и такой красоты. И рассказать не умеем! Знаем только, что сам Бог с людьми пребывает...»

Важно подчеркнуть, что окончательное решение Владимир принимал не один, а соборно, посоветовавшись с боярами и старцами. «Если бы дурен был закон греческий, то и Ольга, бабка твоя, мудрейшая из всех людей, не приняла бы его», — сказали они.

Итак, выбор сделан. Нам доподлинно не известно, где и от кого принял Крещение князь Владимир. В «Повести временных лет» говорится, что он крестился в Корсуни (Херсонесе). Другие, более древние летописи указывают, что он крестился в Киеве, а в Корсунь прибыл уже крещеным и крестил там свою дружину. Большинство ученых поддерживает именно эту версию.

Необходимо подробнее остановиться на внешнеполитической ситуации во время трудного, длительного духовного поиска князя Владимира. В то время, в правление императоров Василия и Константина, в Византии произошел военный мятеж. За поддержкой соправители обратились к Владимиру. Князь не отказал, но за военную помощь потребовал в жены их сестру, принцессу Анну. Это была неслыханная дерзость! Анна была не просто сестра царствующих императоров, а порфирородная принцесса (рожденная во время правления императора). Многие европейские правители сватались к ней, желая породниться с византийскими императорами. Отдать в жены принцессу самой могущественной христианской империи язычнику-варвару казалось немыслимым. Но выхода не было, братья согласились, поставив Владимиру условие — креститься. Это был тонкий политический расчет князя, который к тому времени уже и сам решил креститься по греческому обряду. Для Византии, принимавшей еще одну варварскую страну в лоно христианской Церкви, это означало прежде всего ее зависимое положение — с чем Владимир никак не мог согласиться. Породнившись с императорами, он мог говорить с ними на равных. Видимо, по этой причине византийские правители не спешили выполнять свое обещание, после того как русская дружина помогла подавить мятеж. По преданию, князь Владимир выехал навстречу своей невесте, но на Русь была послана... не Анна. Обман быстро раскрылся. Сама Анна воспринимала предстоящий брак как беду и крушение всех надежд. «Иду точно в полон... Лучше бы мне умереть», — говорила она братьям, умоляя не отправлять ее в Киев.

Владимир, видя, что его требование не выполняют, для вразумления надменных и нечестных византийцев решил взять Корсунь, который входил в состав Византийской империи. После длительной осады город был взят, а Василию с Константином Владимир заявил, что «...с Царьградом вашим сделаю то же, что и с Корсунем», если не отдадут ему в жены Анну. Вопрос был решен довольно быстро. В сопровождении священников Анна села на корабль и отбыла на Русь. Путь ее лежал через взятый Владимиром Корсунь, где

ПРИБЫТИЕ ЦАРЕВНЫ АННЫ В КОРСУНЬ И ПРИВЕТСТВИЕ ЕЕ КНЯЗЕМ ВЛАДИМИРОМ СВЯТОСЛАВИЧЕМ И НАСЕЛЕНИЕМ ГОРОДА



он и встречал свою невесту. Согласно «Повести временных лет», незадолго до прибытия Анны Владимир ослеп. Анна, узнав, что случилось с будущим мужем, посоветовала принять Крещение как можно быстрее. (Как уже говорилось, это описание событий летописцем принимается не всеми историками.)

Князь крестился с именем Василий. «Тогда начал мрак идольский от нас отходить, и заря благоверия явилась. Тогда тьма бесослужения сгинула, и слово евангельское землю нашу осияло. Капища разрушались, а церкви поставлялись, идолы сокрушались, а иконы святых являлись, бесы бежали — Крест города освящал», — пишет митрополит Иларион в «Слове о законе и благодати». Все именно так и происходило: Перун и другие боги были свергнуты и брошены в Днепр.



КРЕЩЕНИЕ ВЛАДИМИРА СВЯТОСЛАВИЧА

После крещения Владимир полностью преобразился. «Как взыскал Христа, как предался Ему? Поведай нам, рабам твоим. Поведай, учитель наш, откуда повеяло на тебя благоухание Святаго Духа? Где испил от сладкой чаши памяти о будущей жизни? Где вкусил и увидел, как благ Господь? Не видел ты Христа, не ходил ты за Ним — как же стал учеником Ero?» — вопрошает митрополит Иларион. В истории сложно найти подобный пример, когда правитель со всей пылкостью, ревностью и мощью своей незаурядной натуры воплощал в жизнь евангельские заповеди. Он воспринял их буквально. «Не только в дому своем милостыню творил, но и по всему городу, и не в Киеве одном, но по всей земле Русской — и в городах, и в селах — везде милостыню творил: нагих одевая, алчущих насыщая, жаждущих напояя, странников одаривая милостью, церковников почитая, и любя, и милуя, подавая требуемое, нищих, и сирот, и вдовиц, и слепых, и хромых, и больных — всех милуя, и одевая, и насыщая, и напояя...» — пишет Иаков мних. Князь и до крещения отличался нищелюбием, а после не только кормил нищих в своих палатах: «Немощные и больные не могут добраться до двора моего», — говорил князь и снаряжал обозы с едой для поиска нуждающихся по всему городу. Трудно стало Владимиру наказывать провинившихся: «...И сказали епископы Владимиру: «Умножились разбойники, почему не казнишь их?» Он же отвечал: «Боюсь греха», — пишет Несторлетописец. Епископам даже пришлось напоминать князю, что он прежде всего властитель: «Ты поставлен от Бога на казнь злым, а добрым на милость».



ОСВЯЩЕНИЕ БОГОРОДИЦКОЙ (ДЕСЯТИННОЙ) ЦЕРКВИ В КИЕВЕ

Крестившись, Владимир стал строить храмы. Одним из первых он поставил соборный храм Успения Пресвятой Богородицы на месте гибели христиан-варягов Федора и Иоанна. Подлинный шедевр архитектуры, эта церковь более известна как Десятинная. Само название указывает на то, что на содержание храма князь отдавал десятую часть своих доходов, буквально воплощая библейские установления. Десятинная церковь впоследствии стала усыпальницей княжеской семьи: сюда Владимир перенес нетленные мощи Ольги в 1000 году, здесь была похоронена его супруга Анна в 1011-м, а четыре года спустя и он сам. На месте свержения Перуна князь воздвиг храм в честь своего небесного покровителя святого Василия. Храмы строили не только в Киеве, но и в других городах. При Владимире появляются и первые монастыри.

Важнейшим аспектом христианизации Владимир считал образование. При нем начинается просвещение народа. Приложенные усилия довольно

скоро принесли плоды, да какие! Митрополит Иларион, автор «Слова о законе и благодати», преподобные Антоний и Феодосий были среди тех, кто обучался грамоте по повелению князя.

Креститель Руси прошел долгий путь духовного поиска в выборе веры, был наставлен в православии и осознанно выбрал его для себя и своего народа. Как же сам народ воспринял новую веру? После возвращения из Корсуни Владимир объявил киевлянам: «Если кто не придет завтра на реку — богат ли, убог, или нищий, или раб — да будет противник мне». Пожалуй, это был единственный эпизод, когда князь проявил свою волю и непосредственно вмешался в процесс. И это был мудрый шаг — люди воспринимали христианство прежде всего как княжескую веру. «И не было ни одного противящегося благочестивому повелению его, если даже некоторые и крестились не по доброму расположению, но из страха к повелевшему сие, ибо благочестие его сопряжено было с властью», — читаем у мы у митрополита Илариона. Тысячи горожан были крещены в водах Днепра (другие источники указывают, что это была Почайна). Никаких данных о недовольстве горожан нет.

РАЗДАЧА
ПО ПОВЕЛЕНИЮ
ВЛАДИМИРА
СВЯТОСЛАВИЧА
БОЛЬНЫМ И НИЩИМ
РАЗНЫХ ЯСТВ,
РАЗВОЗИМЫХ
НА ТЕЛЕГЕ:
ХЛЕБА, МЯСА, РЫБЫ,
МЕДА, КВАСА



В других землях Руси процесс принятия новой веры проходил не так благоприятно, безболезненно и быстро. В целом христианизация Руси совершалась трудно. Было бы наивно полагать, что люди, веками исповедавшие язычество, плохо образованные в массе своей, с легкостью примут принципиально новую религию. «И хотя многие принимали, но множайшие, размышляя, отлагали день на день; иные же, закоснелые сердцем, и слышать о том не хотели», — пишет В.Н. Татищев в «Истории Российской». Однако миф о том, что Русь была крещена «огнем и мечом», не имеет под собой никаких оснований. Вероятно, единственным местом, где горожане восстали против принятия новой веры, был свободолюбивый Новгород. В местах даже недалеких от Киева еще в XII-XIII веках (!) находили языческие капища со следами человеческих жертвоприношений — возможно ли было бы такое при насильственной христианизации? Свидетельств, что княжеская власть вмешивалась в процесс принятия веры, нет: не было никаких наказаний за исполнение языческих обрядов. И это кардинально отличало Русь от соседних государств. Примерно в это же время на западе Европы Карл Великий создавал могущественную Римскую империю германцев. Христианизация варваров, вошедших в новое государство, сопровождалась массовыми казнями и истреблением целых племен.

Для наставления народа в вере требовались священники, которых не было. Никто не объяснял новокрещеным ни основ вероучения, ни смысла христианских таинств и праздников. Недостаток элементарных знаний приводил к искажениям церковной жизни. Языческие обычаи не искоренялись, а сплетались с христианскими, иногда наполняясь новым смыслом, а иногда и нет. Так, всевозможные амулеты заменялись украшениями с христианской символикой, но в той же функции оберега (это и сейчас, в XXI веке, встречается повсеместно); языческие проводы зимы и встреча солнца — Масленица, не имеющая никакого отношения к христианству, — стала праздноваться в воскресенье перед Великим постом и до сих пор воспринимается как необходимый атрибут вхождения в пост и т.д., подобных примеров достаточно много.

Священников Владимир позвал из Болгарии, которая приняла христианство за 100 лет до Руси, обладала развитой христианской культурой и, что принципиально важно, имела богослужебную и святоотеческую литературу на славянском языке. Но больше, чем проповеди и книги, народ приводил к вере личный пример христианской жизни по заповедям. Неизгладимое впечатление произвела гибель сыновей Владимира — Бориса и Глеба. В борьбе

ОПЛАКИВАНИЕ
ГЛЕБОМ
ВЛАДИМИРОВИЧЕМ
УБИТОГО
БРАТА БОРИСА
И МОЛЕНИЕ
О НИСПОСЛАНИИ
СЕБЕ СМЕРТИ.
ПРИХОД
К ГЛЕБУ УБИЙЦ,
ПОДОСЛАННЫХ
СВЯТОПОЛКОМ
ВЛАДИМИРОВИЧЕМ



за власть сын Владимира Святополк задумал убить братьев, как возможных претендентов на киевский престол. И Борис, и Глеб могли принять вызов, причем имели серьезные шансы на победу. Но, воспитанные в христианской вере, выбрали идеал слова Божия, посчитали для себя невозможным воевать против брата в междоусобной распре. Они явили доселе неизвестный на Руси вид мученичества — страстотерпчество, добровольное принятие смерти во имя прекращения зла.

Быстрое распространение культа князей-страстотерпцев свидетельствовало о серьезных изменениях в мировоззрении русских людей. Ведь не так давно сын Ольги Святослав не принимал христианство, боясь быть непонятым и обвиненным в слабости собственной дружиной. И вот спустя всего лишь несколько десятилетий жертвенная смерть Бориса и Глеба была понята согражданами, потрясла и преобразила их души. Борис и Глеб были канонизированы в 1072 году.

Так постепенно из языческой, варварской страны Русь становилась Святой. А начало этому положил равноапостольный князь Владимир. Он воспринял Слово Божие сердцем и повел свой народ ко Христу. «Какую благодарность воздадим тебе за то, что чрез тебя познали Господа и ложь идольскую избыли, что твоим повелением по всей земле твоей славится Христос!» — повторим мы за митрополитом Иларионом, написавшим эти слова в XI веке.



#### ПРОТОИЕРЕЙ АЛЕКСАНДР ШЕСТАК

# Сердце матери

Кому не знакомо тепло любящего сердца — под сердцем самый родной человек носил тебя до твоего рождения. И потом, после рождения, эта любовь окружает тебя теплом и заботой всю оставшуюся жизнь. Особенно остро материнская любовь проявляется в трудных, порой опасных ситуациях.

История человечества знает особое страдание Пресвятой Богородицы, переживающей распятие Иисуса Христа. Еще при рождении Богомладенца Она предвидела испытания, через которые Ей придется пройти. Праведный Симеон Богоприимец принял на свои руки Младенца Христа и произнес пророческие слова: се, лежит Сей на падение и на восстание многих в Израиле и в предмет пререканий, — и Тебе Самой оружие пройдет душу, — да откроются помышления многих сердец (Лк. 2: 34–35).

Пресвятая Богородица явилась свидетельницей голгофских страданий Христа. При кресте Иисуса стояли Матерь Его и сестра Матери Его, Мария Клеопова, и Мария Магдалина (Ин. 19, 25). Пронзительно точно написала об этом Анна Ахматова:

Магдалина билась и рыдала, Ученик любимый каменел, А туда, где молча Мать стояла, Так никто взглянуть и не посмел.

Когда в Великую Пятницу в храме совершается вынос Плащаницы, замирает сердце в ожидании чтения Канона на плач Пресвятой Богородицы. Наконец священник с великим благоговением начинает читать удивительный и скорбный текст. Пресвятая Богородица страдает по-человечески открыто и глубоко, Ее искреннее

горе схоже с горем других матерей, которые оплакивают гибель своих сыновей.

Дева Чистая, предстоя у Креста с возлюбленным учеником, горестно стеная, терзаясь и вместе с другими женами вопия, говорила: «Видя Тебя ныне, возлюбленное Чадо Мое, висящим на Кресте, горько уязвляюсь в сердце Моем... Вымолви, Благий, слово рабе Твоей... Сын и Творец Мой, добровольно терпишь Ты лютую смерть на древе».

Видя Сына и Господа, покрытого язвами, обесславленного и обнаженного на древе, рыдая как Матерь, Дева говорила: «Чадо Мое! Огонь палит внутренность Мою».

Терзаясь и удивляясь, Иосиф вместе с Никодимом, рыдая, снял пречистое тело; с плачем приняла его Матерь безмужняя, положила на колена, со слезами и горькими рыданиями осыпала лобзаньями и говорила: «Тебя, Владыка, Сын и Бог Мой, Я, раба Твоя, имела единственною надеждою, жизнию и светом очей. Но теперь я лишилась Тебя, Чадо Мое сладчайшее! Увы, печаль, и скорбь, и воздыхания терзают Меня, когда вижу Тебя, Чадо Мое возлюбленное, нагим помазанным ароматами мертвецом. Вижу мертвым Тебя, Человеколюбец, воскресившего мертвых и все содержащего, и утроба Моя уязвляется лютою скорбию. Я хотела бы умереть с Тобою, ибо нестерпимо для Меня видеть Тебя бездыханным мертвецом. Изумляюсь, видя Тебя, преблагий Боже и прещедрый Господи, без славы, без дыхания, без красоты. Держу Тебя в объятиях и плачу, не надеясь — горе Мне! — увидеть Тебя более, Сын Мой и Бог Мой! Не вымолвишь ли рабе Твоей слова Ты, Слово Божие? Не ущедришь ли, Владыка, родившую Тебя? Не услышать более Мне, рабе Твоей, Твоего сладкого гласа и не увидеть, как прежде, красоты лица Твоего: ибо сокрылся Ты, Сын Мой, от очей Моих!»

Страдания материнского сердца одинаковы во все времена.

Февраль 1996 года. За окном порывистый ветер кружит снежные хлопья. В доме тепло. Любовь Васильевна смотрит в окно и ждет, ждет почтальона, который принесет ей письмо от сына. Где-то оно задержалось, больше месяца нет никаких известий. Как только сын ушел в армию, в сердце матери поселилась тревога. И чем дольше от него не было писем, тем труднее давался каждый день ожидания.

За окном покачивалась березка. Ее оголенные ветки то и дело касались стены дома, словно хотели укрыться от непогоды и хоть немного согреться. Любови Васильевне подумалось: «Может быть, и Женя сейчас, как эта березка, нуждается в тепле и уюте». Вдалеке показалась знакомая фигура почтальонки: «Пройдет мимо или зайдет в наш дом?» Сердце забилось — она повернула к подъезду. И вот Любовь Васильевна, стараясь выглядеть как можно спокойнее, открывает дверь...

- Получите телеграмму.
- Что? Откуда? О чем?
- Там все написано, отстраненно ответила почтальонка. Распишитесь вот здесь.

Любовь Васильевна машинально поставила подпись, попыталась прочесть телеграмму, но ничего не поняла. «Ваш сын Евгений Александрович Родионов самовольно оставил воинскую часть, командование просит принять меры для его возвращения...»

— Это не про Женю, он не мог так поступить, он не дезертир, — почти кричит Любовь Васильевна, но почтальонка торопится закрыть дверь.

Любовь Васильевна бессильно опускается в кресло. Еще и еще раз перечитывает телеграмму. Надо что-то делать... Решение принимается сразу. Надо ехать туда, в Чечню, во всем разобраться и найти сына.

Сколько могла собрала денег и села в поезд.

Плацкартный вагон неторопливо стучит колесами, покачиваясь из стороны в сторону. Застелив постель и погрев руки о стакан горячего чая, Любовь Васильевна пытается уснуть, свернувшись калачиком и натягивая на голову не первой свежести одеяло. Но сон не идет, напряжение не отпускает. Изредка проваливаясь в забытье, она думает о сыне.

Вспомнилась поездка в воинскую часть, где служил Женя. Командир части как-то недружелюбно встретил Любовь Васильевну. Он почему-то сразу решил: еще одна мама приехала просить, чтобы сына не посылали в горячую точку. Но она сказала, что ее Женя достаточно взрослый человек и, вообще, она привыкла уважать его мнение.

Увидев сына в военной форме, она искренне обрадовалась и улыбнулась, обняв сколько было сил самого родного и дорогого на всем белом свете человека. И все же сказала:

- Там идет война. Уже есть погибшие, есть пленные. Ты даже не знаешь, насколько все серьезно. Если что-то случится мне не пережить.
- От судьбы еще никто не ушел. Можно выйти на улицу и попасть под машину. Тебе что, от этого легче будет? А плен... Плен это уж как повезет.

Поезд остановился. Она открыла глаза. Сквозь зашторенное окно бесцеремонно пробивалось яркое утреннее солнце. «Дальше поезд не идет...» — послышался голос проводника. Любовь Васильевна наскоро оделась, собрала небольшие пожитки и направилась к выходу. Пассажиров было немного — человек семь. Прифронтовой город, в основном одноэтажные постройки. Что-то похожее на привокзальную площадь, испещренная выбоинами дорога, грязь...

Отправилась искать часть, где служил Женя. Там перед ней извинились, сказали, в суматохе сразу не разобрались — погорячились. Так, обвиняя солдат в дезертирстве, командиры пытались оправдать свою недопустимую в военной обстановке халатность.

Для Любови Васильевны начались долгие мытарства на чеченской земле. Она устроилась в генеральскую гостиницу мыть полы. Работала сутки через трое, оставалось много времени для поисков. Познакомилась с нужными людьми — они называли себя посредниками и приходили прямо к части, на КПП. Им денежку — ей информацию. Узнав, что где-то есть лагерь пленных, Любовь Васильевна ехала туда.

Местные по-разному относились к русской женщине, разыскивавшей сына. Если село разбомблено и погибли люди — встречали упреками, палками и всем, что попадало под руку, поэтому она перестала заходить в такие места. А если село цело — чашка чая, кусок лепешки и приют были гарантированы.

Вместе с Любовью Васильевной разыскивал своего сына Александр из Йош-



кар-Олы. 16 апреля, как раз на Пасху, они отправились в дом Шамиля Басаева, к его матери. Та накрыла на стол и угостила их чаем. Пришел Шамиль. Все правила гостеприимства он выполнил, вместе с ними пил чай. Сказал, что его бойцы пленных не берут, всех убивают и ничьих сыновей у него нет.

На обратном пути Любовь Васильевна и Александр прошли километра два, и их догнали всадники. Схватили, бросили в какой-то сарай. Обвинили в том, что они добывали информацию и передавали федералам. Александра застрелили сразу, а Любовь Васильевну сильно избили. С остервенением били руками и ногами, казалось, решили добить. Ее спасло, что она не размякла, не расслабилась, была внутренне сжата, как пружина. Они думали, что с ней покончено, и уехали.

А она выжила... Почти сутки лежала на мертвой руке Александра. С трудом выползла, с километр шла пешком, превозмогая боль. «Угощать чаем, а потом убивать гостей? Какое-то непонятное гостеприимство, не настоящее, к чему это?» — думала Любовь Васильевна.

Встретила десантников, которые и приютили ее. Потом целый месяц ходила в госпиталь, не могла жить без обезболивающих.

21 сентября был праздник в честь Хасавюртовского договора. Чеченцы устроили скачки, на которые, как правило, собираются все известные командиры. Туда поехала и Любовь Васильевна. Когда чеченские командиры фотографировались, она встала рядом с ними (потом этот снимок был для нее пропуском и спасением от скорых на расправу боевиков) и сказала: «Столько времени прошло, вы же обещали!» Сразу несколько очень известных полевых командиров ответили, что «в живых его больше нет, ищи тело в Бамуте». Внутри у нее что-то оборвалось, рухнула надежда увидеть сына живым.

В Ханкалу Любовь Васильевна возвращалась затемно. Пули изрешетили ночь, но ни одна из них не задела Родионову. Ей

было все равно. Она шла и вслух молилась: «Господи, пусть кто-нибудь выстрелит — свои, чужие, мне все равно, я больше не могу. Я упаду и не буду ничего чувствовать».

Найдя место, где был убит Женя, Любовь Васильевна смогла забрать тело сына только после того, как заплатила убийцам 4000 американских долларов, по тем временам стоимость квартиры. Квартира была продана, и деньги отданы.

Осень. Темная холодная ночь. Место, где надо было копать, подсвечивали фарами. Даже когда она стояла на краю воронки, когда были выплачены все деньги, выполнены все условия, она еще надеялась, что он жив. Солдатам сказала, что не поверит, если не увидит на теле креста. Вдруг один из них закричал: «Крестик...» Впервые за время поисков Любовь Васильевна потеряла сознание...

Рано утром она должна была лететь в Ростов, сопровождая еще четыре двухсотых груза. Долетели из Ханкалы до Моздока, там на летном поле расставили носилки с телами и ждали вертолета на Ростов. Ожидание длилось более шести часов. Светило солнце, шелестела фольга, в которую были завернуты тела, мимо проходили люди, и казалось, будто ничего особенного не происходит. Только сердце билось в каком-то непонятном ритме. Обычные будни воюющей страны. Это страшно и как-то неправильно. У нее было ощущение, что она сходит с ума. Никто к ней не подошел, не предложил воды. Все занимались своими «неотложными» делами...

20 ноября 1996 года, через полгода после убиения, тело Евгения было захоронено.

К Любови Васильевне приходит много людей, которые, так же как она, потеряли своих сыновей и не могут выйти из отчаянного состояния, справиться с постигшим их горем. Бесстрашно и мужественно пройдя жесточайшие испытания, она подает пример преодоления скорби. Ее материнский подвиг, подвиг Матери солдата рождает в людях светлое и настоящее понимание жизни, дает силы жить, открывает веру в Бога.

### ИЗ ЗИМЫ В ВЕСНУ И ОБРАТНО

*Москва* — *ТоКиото* — *Москва* 



Мне очень хотелось попасть в храм, построенный в Токио святителем Николаем Японским на собранные в России деньги. Храм был дважды разрушен: сначала землетрясением, затем войной и вновь отстроен. Японцы его называют «Николай-до». В программе тура его не было, и никакие просьбы и уговоры заглянуть туда не помогли. Водитель экскурсионного автобуса, как почти все японцы, оказался очень дисциплинированным и неподкупным. Как выяснилось, предложить деньги за любую услугу для местных оскорбление. Ни взятки, ни чаевые здесь никто не берет, не принято.

Не дать. Не взять. Япония.

Равноапостольный Николай, родившийся в русской глубинке, — это настоящий русский богатырь в физическом, интеллектуальном и особенно в духовном смысле. Он полностью опроверг пословицу «один в поле не воин». Прежде чем проповедовать христианство, владыке пришлось 8 лет изучать язык, историю, культуру Японии. Трудно даже представить, каково ему было одному в этой чужой по всем параметрам стране. О начале своего служения святитель Николай писал: «Один Господь знает, сколько мне пришлось пережить в эти первые годы. Все три врага: мир, плоть, дьявол со всей силою восстали на меня». О пережитом в Японии за более чем 50 лет можно прочесть в дневниках святителя, полностью изданных только в начале XXI века. О плодах его миссионерской деятельности рассказал в Санкт-Петербургской духовной академии на 100-летнем юбилее со дня смерти (2012 г.) профессор Наганава Мицуо: «Он оставил потомкам 8 храмов, 175 церквей, 276 приходов, вырастил одного епископа, 34 иерея, 8 диаконов, 115 проповедников, общее число православных достигло 34 110 человек».

Вера. Надежда. Любовь. Труд с полной самоотдачей — И вот вам плоды.

Окончание, начало в предыдущем номере.

Личность Николая Японского сопоставима по масштабу с личностью преподобного Сергия Радонежского. И тот и другой, посеяв в Японскую и Русскую землю семена веры, получили обильный урожай преданных Богу и Родине людей. Они равновелики по силе веры, смелости, широте взглядов и замыслов. «Миссионером-гигантом» называли святого инославные проповедники, трудившиеся одновременно с ним. Протоиерей Иоанн Восторгов, посетивший Японию, писал о нем: «Не было человека в Японии, после императора, который пользовался в стране такой известностью». Его любили и ценили как в Японии, так и в России, в том числе Николай II.

Перед тем как произнести Ф.М. Достоевскому свою знаменитую Пушкинскую речь, он встречался с владыкой, тогда еще отцом Николаем Касаткиным, приехавшим на Родину за сбором средств на строительство Токийского собора. При знакомстве они выразили взаимную симпатию и уважение. Осмелюсь заметить, что святитель Николай всей своей жизнью, практически подтвердил высказанную Федором Михайловичем основную, заветную мысль Пушкинской речи о «всемирной отзывчивости» русской души. Свой миссионерский принцип «сначала завоевать любовью, а потом нести слово» он превосходно реализовал сам и учил ему своих последователей.

Грузный колокол. А на самом его краю Дремлет бабочка.

ИССА

Сейчас, к сожаленью, в православной Японии не так все радужно, как было тогда.

Отец Николай, «раскусив» детскую душу японцев, считал, что при правильной проповеди они смогут стать самым христианским народом. Они более цельные, более соборные, уважительные друг к другу, чем мы. Это объяснимо. Как-никак Япония — островное государство, да еще существовавшее более двух с половиной веков в полной изоляции от остального мира и варившееся в собственном соку. Будучи столько лет империей (и оставаясь ею по сей день), Япония объединена еще и почитанием своего императора. Зависимость от стихий природы и борьба с ними тоже немало способствовали сплоченности народа, взаимовыручке. Понятно, почему они обожествляли природу. И мистически японцы более одарены, чем мы, т.е. они чувствительнее к закрытой от разума реальности. Наша вера более интеллектуальная, нежели сердечная, более индивидуализированная, нежели всеобъемлющая. А если нырнуть глубже, то

можно найти и параллели. Такая цитата из дзен-буддистской книги: «Впадая в океан, река уже не помнит о своих берегах». А апостол Павел говорит: «Я умер, жив во мне Христос». Хорошо бы доводы сердца для нас, верующих, были сильнее доводов разума, так как «Царство Божие внутри нас». У них высший пилотаж — медитация и выход в другую реальность, просветление. У нас — умное делание, сердечная молитва для стяжания Святого Духа. Но у них нет самого главного — связи с Творцом, с Отцом Небесным, в чьих руках все.

Все кружится стрекоза... Никак зацепиться не может За стебли гибкой травы.

БАСЁ

Если сильно не углубляться и не умничать, а посмотреть на японцев с обычной, бытовой стороны, то много чему у них можно поучиться. Достаточно сравнить наши дворы, дома, подъезды и улицы. Сравнение, как вы догадались, будет не в нашу пользу. Ни в Токио, ни в Осаке, ни в Киото я не видела ни мусора, ни урн. Надо что-то



выбросить — положи к себе в сумку, по принципу «все свое ношу с собой». Дома отсортируешь мусор, и в нужное время его заберут. Они даже мусор превратили из ненужного в нужную, полезную и красивую вещь.

В зарослях сорной травы, Смотрите, Какие прекрасные бабочки родились.

(Мне тут же после прочтения этого японского хокку на ум пришли строчки Ахматовой: «Когда б вы знали, из какого сора растут стихи, не ведая стыда».)

У нас была экскурсия на искусственный, сделанный из прессованного мусора остров Одайба, находящийся в Токийском заливе и соединенный с Токио двухъярусным мостом с монорельсовой дорогой. Там роскошные гостиницы, выставочные комплексы (в одном из них, музее Тойота, мы побывали, на радость мужчинам), колесо обозрения, с которого видна Фудзи. Там же стоит, как и на Манхэттене, подаренная французами статуя Свободы и радует глаз разливанное море цветов и бело-розовые облака сакуры.

О, сколько их на полях! Но каждый цветет по-своему. В этом высший подвиг цветка. БАСЁ

А вот мое трехстишие:

Где здесь свобода? Вот она. Так это ж памятник...

Мне кажется, нет ничего глупее, чем воздвигать памятники свободе, облекая эту вольную птицу в материальную форму. Да еще экспортировать в разные страны. Что, она уже есть во Франции, Америке, Японии, где стоят эти громоздкие монументы? Нет свободы «на баррикадах», если она где и есть, то только в духе. Все свободы — политические, экономические, физические — относительны, т.е. недостижимы.

Не могу не констатировать, что здесь все, как в Европе, устроено для удобства людей, и они это ценят, соблюдая правила общежития. Вернувшись домой и проведя майские праздники на даче, я имела «счастье» наблюдать вдоль дорог и в лесу несанкционированные монбланы мусора, что означает: наша не шибко заморачивающаяся публика открыла весенне-летний сезон.

Особенно яркий показатель японской чистоплотности — не побоюсь этого слова, туалеты. Даже общественные девственно чисты и непорочны. Кстати, бесплатные. Признаюсь, мне всегда было стыдно перед иностранцами, и не только, за наши туалеты и за наших правителей (исключая последнего). Уж очень те и другие самобытные. Прежде чем приглашать к себе в страну гостей, неплохо бы убраться, к чему столько лет призывает Никита Михалков. Недосуг. Раз уж начала на эту тему: у японцев в домах

и гостиницах имеются специальные тапочки для туалетов. Более того, унитазы у них с электронным пультом управления, с обозначением разных функций, вплоть до музыки. Сиденье с подогревом, рядом на стене телефонная трубка, а сверху, на бачке, для полноты картины может быть и раковина с автоматической подачей воды. Это, конечно, перебор, но примерно такой же, как у нас недобор.

Жить — хорошо. А хорошо жить Еще лучше.

(ХОККУ ТРУСА И БЫВАЛОГО, ХХ ВЕК)

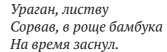




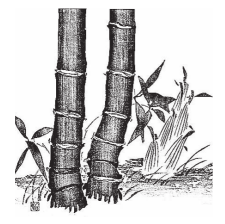
Не менее шокирующим, в хорошем смысле, оказался для меня традиционный японский отель рёкан с термальными источниками. Здесь аборигены любят проводить уикенды. И тут сервис зашкаливал и не оставлял пространства для маневра. На верхнем этаже отеля, под открытым звездным небом, с видом на подсвеченный водопад мы с соседкой по номеру принимали поочередно то горячие, то холодные, то теплые с ароматизированной водой ванны. Тихая, расслабляющая музыка. Нас экипировали кимоно, спецвьетнамками и разными банными принадлежностями. Это было еще не все. Добила меня даже не массажистка, а телевизор в сауне, куда я зашла погреться, так как пошел дождик. Можно было спуститься этажом ниже и принимать водные процедуры уже под крышей. Ресторан, где мы столовались, — это отдельная песня, но сейчас я ее петь не буду, и так все слишком приторно.

Утром, выйдя в местный садик погулять, я словно оказалась в картине с типично японским пейзажем — что-то вроде японского эдема. Здесь все было, как я люблю. Обросшие мхом валуны, яркие, разноцветные, неведомые мне кусты, водопад, золотые рыбки нереальных размеров, уточки и птицы, под ногами ползали белые крабики. Все это звучало и шелестело. Рановато мне в рай, подумала я тогда. Dolce vita — это неплохо, но не до такой же степени! Говорят, в северных городах снег зимой с тротуаров не убирают, так как они с подогревом. В хозяйственные магазины нам, женщинам, лучше не заходить: столько интересных прибамбасов для облегчения домашнего труда.

Неужели для многих это все, к чему можно стремиться? Вот и украинцы туда же. До Японии им далековато, а Европа под боком. Да, в Европе все чисто, спокойно, комфортно, политкорректно (когда-то было), но уже далеко не так, как в мечтах наших братьев. То ли еще будет? Как бы им не огорчиться.



БАСЁ



На следующий день дождь помешал нам прокатиться на фуникулере и полюбоваться Фудзиямой. Зато мы попали в музей Пикассо в Хаконе, под открытым небом. Смотреть скульптурные композиции в помещении и в парке — две большие разницы, как говорят у нас не только в Одессе. Внутри и снаружи подивиться было чему. Но речь сейчас не об этом; сервис продолжал нас преследовать. У дверей музея стояли вазоны с большими зонтами, коими мы и воспользовались. Через два дня нас повезли на шопинг, и опять был дождичек. И здесь зонты свободно стояли в торговых павильонах. В одном берешь, в другом, через 500 метров, оставляешь.

Не могу пройти мимо следующего факта. На выходе из торгового центра купила банку пива. Вместо 1000 иен подала купюру в 10 000 иен и побежала к автобусу. Бежала быстро, так как опаздывала к назначенному времени. Продавщица со сдачей догнала меня у финиша. И весь автобус наблюдал за нашими ритуальными поклонами друг другу. А теперь представим наших крупноблочных, надменных, ничем не пробиваемых продавщиц, одалживающих тебя своим вниманием. К счастью, будем справедливы, этот вид работников торговли постепенно вымирает; правда, отдельные особи еще попадаются. Но и это не все. На банке пива я нащупала какие-то выбитые знаки. Оказалось, шрифт Брайля, предназначенный для слепых. Как говорится, по comment.

Еще меня впечатлили муляжи блюд в натуральную величину в витринах кафе и ресторанчиков. Идешь мимо и видишь, что именно есть в наличии, какова порция и цена. Всем удобно, и минимум слов при заказе. А качество еды даже в забегаловках и автоматах отличное, и цены вполне доступные. Не бывает у них продуктов второй свежести. Благодаря японской честности, отчасти врожден-

ной, отчасти благоприобретенной (в школе и дома это культивируют), у меня здесь не возникало недоверия к качеству продуктов и других товаров. Наоборот, я испытывала незнакомые мне чувства доверия, спокойствия, даже некоторой расслабленности при покупке чего бы то ни было. Сдачу тебе просто навязывают. И все очень тщательно и красиво упаковывают. В Москве же напряжение во время шопинга не оставляет ни на минуту. На днях покупаю клубнику на рынке; продавщица любезно разговаривает и дает на пробу вкусную натуральную ягоду. Соблазнилась, купила. Прихожу домой — кислая, твердая, пластмассовая. Это рынок. А вот наш храм. Родительская суббота. Люди приносят продукты, чтобы помянули их усопших родственников. Нередко попадаются продукты просроченные. Ну и каким добрым словом мы будем поминать? Какой смысл в таких подаяниях? Я тоже не лучше, потому что эти продукты отдаю бомжам. На тебе, Боже, что мне негоже. Больше так делать не буду. Лучше выброшу. Или другой вариант: подают много-много обычных записок, а в середине замаскированные сорокоусты на 10–15 имен. В лучшем случае дают 50 рублей и быстренько, пока ты разбираешься с записками, испаряются. Тоже не единичный случай. Что тут скажешь? Японцы, если найдут кошелек или что ценное, сто процентов вернут напрямую или через бюро находок. А если кошелек не вернули, то это русские или китайские туристы, так сказала наш экскурсовод.

Вот мы, православные, можем посредством молитвы входить в контакт с Самим Богом. Большинству японцев в силу географических, исторических, религиозных причин этого не дано. Но как мы, которым дано, пользуемся божественной возможностью? Как мы ведем себя перед Ним, зная, что Он все видит? Честны ли мы перед Господом? О чем Его просим? Часто ли благодарим? Давайте заглянем в себя. Картина не сильно вдохновляющая. Вот и задумаешься — а кого из нас Господь будет первыми спасать? Японцев, не знающих личного Бога, но ведущих себя кротко, честно, благородно, или нас, к которым Он Сам пришел?

Жалко людей, Особенно Всех, —

как выразился один из киногероев.

Кто-то из святых сказал, что приходить в храм к Богу и просить у Него материального — все равно что прийти к царю и попросить навоза.

Самый удивительный эпизод произошел со мною в Осаке. После насыщенного экскурсионного дня я решила самостоятельно дойти до небоскреба Umeda Sky Building, чтобы с 42-го этажа полюбоваться ночным городом, заодно и поужинать. Естественно, заблудилась. Увидев выставленную в витрине еду, я заглянула внутрь кафешки. Невообразимый шум сразу оглушил. Стоящие возле игровых автоматов люди в бешеном темпе и с бешеными глазами били по большим клавишам «безрукого бандита». В соседнем ряду люди с тем же остервенением прыгали по клавишам на полу. Вспышки света, какой-то металлический скрежет просто ошеломили. Реальный ад. Я выскочила на улицу и совершенно потеряла ориентацию. К тому же как-то очень быстро стало темнеть. И высотку я потеряла из виду. Пометавшись в разные стороны, я наконец успокоилась, дошла до перекрестка и обратилась к стоящему там полицейскому. Он английский мой не понял и быстро куда-то ушел. Пока я озиралась по сторонам, он вернулся с другим стражем порядка. Тому мне удалось объяснить, что я заблудилась и хочу вернуться в свой отель, название которого с перепугу забыла. Слава Богу, вспомнила название станции скоростного поезда синкансэн, возле которой стоял отель. За 10-15 минут этот японский «милосердный самарянин» какими-то подземными переходами довел меня до места. Опять многочисленные поклоны и благодарные улыбки. Мой порыв обняться был мягко пресечен.

Это приключение было для меня тем более поразительным, что с утра происходило нечто противоположное. Прилетев из Москвы в аэропорт Нарита, мы сели в автобус, чтобы доехать до Токио. Нас сопровождала русская женщина, гид. После небольшой экскурсии по городу мы доехали до высотки с рестораном на 24-м этаже. Благополучно отобедав, спустились, сели в автобус и поехали в сторону императорского дворца. Все, кроме меня, были парами и потому не заметили потерю туристки. Я, естественно, глазела в окно. Только минут через пятнадцать я обнаружила, что передо мной никто не сидит, и сказала об этом гиду. Пришлось возвращаться. Она не удосужилась нас пересчитать, познакомить, сообщить свой номер телефона. Вот оно, русское «авось» в действии. Что было с забытой женщиной, которую мы с трудом нашли, описывать не буду. Легко догадаться. Гида, к счастью, нам поменяли.

За ночь вьюнок обвился Вкруг бадьи моего колодца... У соседа воды возьму!

ТИЕ



Еще удивляет Япония тем, что, развиваясь после открытия границ вместе со всеми Америками-Европами, даже опережая их, взяв у них все технически передовое, она умудрилась остаться самой собой. Японское экономическое чудо объясняется не только запретом после Второй мировой войны иметь собственную армию (в то время как мы, например, провоцируемые Америкой, активно вооружались). Главное, японцы традиционно трудолюбивы и дисциплинированны. Без этого «японское чудо» было бы невозможно. А что у нас? У нас «работа — не волк». У них все по плану, по ранжиру, а у нас — «пока гром не грянет, мужик не перекрестится». Раньше начальства они с работы не уходят и любое дело доводят до конца, до точки. Если какой-нибудь менеджер от усталости заснет на рабочем месте, это не возбраняется; ему создадут условия для сна. Еще есть капсульные отели для тех, кто далеко живет и задержался на работе. А про нас есть такой анекдот: «Только сядешь поработать, тебя обязательно разбудят». У них дисциплина и порядок выше человеческого фактора. Да, они коллективисты и трудоголики с сильно развитым корпоративным духом. Но так ли это хорошо? Еще один характерный принцип они свято блюдут: «не высовываться». Иначе, как гласит японская посло-

вица: «торчащий гвоздь забьют молотком по самую шляпку». Не настаивать на своем, даже если ты сто раз прав, а искать компромисс, ради общего спокойствия. У них «не должно сметь свое суждение иметь», а как скажет коллектив. «Служить бы рад», но и прислуживаться тоже. К чему все это может привести? Коллективизм, доведенный до крайности, убивает индивидуальность, а значит, и личность, вплоть до самоуничтожения. Процент самоубийств в связи с этим довольно высокий. У них мало праздников, всего лишь двухнедельный отпуск. И это считается нормальным. Было забавно видеть из окна автобуса, как они в одинаковых костюмах, с бейджиками (название фирмы) на пиджаках дружно, как пионеры, шли обедать. Стало понятно, почему все эти клерки, снимая стресс, бьют по клавишам, а по пятницам на корпоративных вечеринках напиваются в хлам, причем за счет фирмы. Полиция, как рассказывала нам гид, будет охранять, если они отключатся и уснут, их покой и кошельки. И в обиду не даст. Да никому и в голову не придет их обижать. Гастарбайтеров, как источника беспорядков, нет. Им надо платить дороже, чем своим. И вообще, чужаки здесь плохо приживаются. Преступность пока держится на низком уровне, хотя вестернизация и глобализация уже делают свое дело.

И все-таки Япония — «золотая клетка», не дающая вырваться личным талантам и амбициям на свободу. Ведь человек создан свободным?!

Запад ли, Восток... Везде холодный ветер Студит мне спину.

БАСЁ

Не хочется давать самоуничижительных оценок, но в отличие от нас японцы чтут, берегут и любят свои традиции, культуру, свою страну. И не рвутся из нее никуда за лучшей долей. Любить можно того человека и ту страну, которая о тебе заботится. А нас, в большинстве своем духовно дезориентированных, все шатает из стороны в сторону. (Никак не можем самоидентифицироваться. Хотя некоторые события последних лет, как то «Крым», «Бессмертный полк», очереди к Поясу Богородицы, к мощам святителя Николая, говорят о том, что процесс пошел.) Хватит уже искать национальную идею одну на всех. Все это уже «было, было, было и прошло». «Лучше помогите материально», т.е. хорошо бы наше государство создало своим гражданам условия для самореализации. А уж ради чего жить и работать, они сами разберутся. Не дураки.

Размечталась. Государство — это все те же люди, дорвавшиеся до власти ради собственного, а не общественного процветания. Оставь надежду всяк человек на человека. Не лучше ль свои упования возложить на Бога и с Ним сотрудничать? Глядишь, совесть проснется и захочется сделать что-нибудь хорошее и другим.

Стоп. Пора остановиться. Опять сестра таланта куда-то сбежала. Хотела больше поговорить о японском искусстве, особенно о поэзии, а получилось как всегда.

Нет, все-таки пару слов о поэзии надо сказать. Японская классическая поэзия сродни музыке. Самое ценное: смысл, идея не высказываются напрямую и громко, а звучат ріапо. Как в музыке, в японской поэзии есть втягивание тебя в процесс. Нет однозначности, законченности, а есть некое многоточие. В зависимости от собственного настроения сегодня ты слышишь и чувствуешь одно, завтра — другое. Внутренний мир не замкнут, а резонирует с природой.

Самое известное трехстишие Басё:

Гляжу: опавший лист Опять взлетел на ветку, То бабочка была.

Это хокку как вспышка, как озарение.

А вот другая поэтическая форма— танка, пятистишие, соответствующее моему сегодняшнему настроению:

Хоть и греюсь в лучах Весеннего яркого солнца, Горько осознавать, что уже Едва ли растает снег, Главу мою убеливший.

Японцы эстетически чуткий, утонченный народ. Поэтические стили и приемы изучаются в школе. Проводятся общенародные стихотворные конкурсы. Их с ностальгическими нотками поэзия больше чем стихи. Это способ выплеснуть свои чувства, это эхо, реакция на окружающую красоту. Если китайская, а тем более европейская поэзия более интеллектуальная, философская, то японская более спонтанная, интуитивная, эмоциональная.

Не могу удержаться и не написать что-нибудь в этом духе:

Разбираю чемодан. Саке— сыну. Дочке— веер. Грусть облетевшей сакуры— себе. Звонят к вечерне...



#### Памяти Ларисы Щенниковой



ОТЕЦ ДИМИТРИЙ:

В день святых царственных мучеников оставила этот мир большая их почитательница — Лариса Евгеньевна Щенникова. В 1987 году ее привел в Крестовоздвиженский храм наш общий друг Юра. И она осталась навсегда. Из тех, что искали в то время Бога, очень много было замечательных людей. И Лариса постепенно стала украшением прихода. Она была весьма умным человеком. Довольно быстро освои-

ла Новый Завет Спасителя. Почувствовала сердцем, что такое духовная Красота. Ее прекрасный облик у меня ассоциировался со статуей, которую художник изваял из твердого камня смиренных тонов. При ее прямоте и хрупкости Лариса была цельным, твердым человеком. Она тонко чувствовала красоту, любила музыку, живопись, балет. Обладала безукоризненным вкусом в одежде и прикладном искусстве. Она была скромна, прекрасно воспитана, немногословна. Чувство юмора не покидало ее. Более всего в ней поражала любовь к России, историю и культуру которой Лариса знала прекрасно. С ней было очень интересно!

Никогда не забудем тебя, твоих глаз, твоей сдержанной улыбки. Ты прекрасна и прожила труднейшую жизнь, всегда очень ответственно несла свой крест! Я очень благодарен Богу, что у меня была возможность многому у тебя научиться, несравненная Ларисочка!

ОТ РЕДАКЦИИ:

Лариса получила в дар от Бога редкое в наши дни сочетание: безупречный вкус, утонченное чувство красоты и золотые руки. Когда отца Димитрия назначили настоятелем Митрофаниевского храма, у Ларисы появилась возможность послужить своими талантами Церкви. Кандидат экономических наук, редактор, она стала шить облачения для настоятеля и для других наших священников и дьяконов. Отец Димитрий до сих пор Великим постом служит в черном бархатном облачении ее работы.

Своим внешним обликом, поведением Лариса служила для всех эталоном вкуса, гармонии, мастерства и трудолюбия. Все на ней, от шерстяного пальто до тонкого кружевного воротничка, было сделано своими руками и очень красиво. Лариса была прекрасно образованна, начитанна, самозабвенно любила поэзию, музыку, живопись, не пропускала интересные концерты и выставки и сумела многих зажечь этой любовью. Она возвращала нас к той утраченной высокой планке культуры, которая была нормой для ушедшей России.



#### Памяти Людмилы Александровны Сусловой



В 2015 году в ноябрьском номере нашего «Календаря» была помещена статья «Неунывающий юбиляр» о Людмиле Александровне Сусловой и ее стихах. Мы тогда поздравили автора жизнерадостных, полных юмора стихов с 90-летием. Всем, кому полюбились стихи Людмилы Александровны и она сама, сообщаем, что 22 июня на 93-м году жизни раба Божия Людмилы мирно отошла ко Господу.

Перед кончиной священник Олег Батов пособоровал и причастил ее. По словам дочери, последние дни Людмила Александровна тихо лежала, не сводя глаз с икон Спасителя и Божией Матери, и лицо у нее было спокойное и ясное.

После отпевания родные и друзья вспоминали этого необыкновенного, светлого человека. Тем, кто ее навещал, Людмила Александровна говорила: «У меня все замечательно!» — а ведь она уже не вставала. Ее любили так же, как она умела любить.

Просим ваших молитв о упокоении новопреставленной Людмилы.

Несмотря на то что в статью 2015 года вошло очень небольшое количество стихов, они вызвали интерес у читателей. Многие спрашивали (и спрашивают до сих пор), где можно прочесть все стихи Л.А. Сусловой.

Редакция журнала в 2016 году подготовила небольшой тираж — 50 экземпляров стихотворного сборника, и мы подарили их на Пасху нашим подопечным — пожилым прихожанам. Одно из стихотворений Людмилы Александровны даже вдохновило читательницу-поэтессу на ответное послание, возникла поэтическая перекличка. А недавно в редакцию пришло письмо из г. Королева с благодарностью за публикацию 2015 года. Автор письма интересовалась дальнейшей судьбой Людмилы Александровны и ее творчеством.

Благодарим всех, кто принял стихи близко к сердцу. Это было огромной поддержкой для Людмилы Александровны, прикованной к одру болезни. Она говорила, что жизнь прожита недаром, раз ее стихи кого-то ободрили и утешили.

\* \* \*

Мы мудры на склоне лет. Знаем верность и измену. Знаем сумрак и рассвет. Знаем жизни цель и цену. Время не остановить. Не ропща и не робея, Постараемся дожить, нашей мудростью владея. Не кривляяся душой, просто видеть все простое: Солнце, дождик проливной, травы, небо голубое. Слушать ветер, лай собак, даже гул машин идущих. Это все не просто так — это жизнь для нас, живущих.

#### ХРОНИКА · ИНФОРМАЦИЯ

Поминайте наставников ваших, которые проповедовали вам слово Божие. (Евр. 13, 7)

#### ПОЗДРАВЛЯЕМ

#### отца Илью Шапиро

с днем Ангела 2 августа, на пророка Илию

**отца Николая Михалева** *с днем рождения 8 августа* 

**отца Александра Федорова** *с днем рождения 30 августа* 



# 16 июля в храме Благовещения Пресвятой Богородицы венчались певчая Элина Катушкина и алтарник

#### ПОЗДРАВЛЯЕМ НАШИХ ЮБИЛЯРОВ



Купцову Татьяну Борисовну  $(1 \ ascycma)$ 

**Ланскую Татьяну Георгиевну** (2 августа)

Присяжнюк Оксану Степановну (3 августа)

Желепелис Наталию Евгеньевну (6 августа)

**Аллилуеву Антонину Васильевну** (15 августа)

**Колесникову Валентину Васильевну** (15 августа)

**Барышникова Максима Сергеевича** (16 августа)

**Кашкина Дмитрия Викторовича** (27 августа)

**Бокареву Надежду Ивановну** (28 августа)

**Кустову Надежду Вадимовну** (29 августа)

**Трофимову Ольгу Сергеевну** (29 августа)

#### Иконописная школа храма свт. Митрофана Воронежского

Алексей Арсёнов.

производит набор на следующий учебный год. Принимаются лица от 18 лет,

знакомые с начальным курсом академического рисунка. Факультативные предметы: • церковнославянские шрифты • лекции по иконографии • литургика и чтение славянских текстов. Обучение платное.

Тел. +7 (903) 967-2175, Наталия Петровна. www.ikonasvet.ru

Наши прихожане оказывают помощь в покупке-продаже квартир,

разъездах, оформлении бумаг, гарантировании сделок.

Тел.: +7 (916) 570-4735, +7 (916) 480-3717.

#### ПРИХОДСКОЙ МУЗЕЙ

работает на территории Митрофаниевского храма. Посещение по предварительной договоренности. Тел.: +7 (963) 770-2895, Елена Васильевна.

С 1 сентября возобновляются занятия группы женской гимнастики.

Они будут проходить по вторникам, четвергам и пятницам с 9 до 10 часов в Православно-просветительском центре при Благовещенском храме. Занятия ведет тренер высшей категории Яна Семеновна Чирейкина. Тел.: +7 (905) 541-8055.

На приходе действует **Евангельский кружок для молодежи** в Православно-просветительском центре при Благовещенском храме по четвергам с 19<sup>00</sup>. Подробности на сайте **www.petrovpark.ru** или по телефону: +7 (925) 652-9390 (Андрей), +7 (963) 770-9346 (Яков).

На территории Благовещенского храма открылась новая трапезная. Приглашаем на обед ежедневно с 11 до 15 ч. Проводим свадьбы, детские праздники и другие праздничные мероприятия, а также поминки. Принимаем одновременно до 60 человек. Тел.: +7 (926) 432-1054.

#### НОВИНКИ КНИЖНОГО МАГАЗИНА «РИЗА»

Книга протоиерея Евгения Пелешева «Перемена судьбы и другие печерские рассказы» повествует о монастырских послушаниях и трудах автора, который с 1946 по 1951 г. был послушником в Псково-Печерской обители.

«Непридуманные рассказы сельского батюшки» книга воспоминаний священника Иоанна Тунгусова о его родном Омске. Вы найдете в ней повествования о сложных людских судьбах, размышления и переживания батюшки.

Вышли две новые книги Ирины Конюховой, матушки отца Федора Конюхова: «Моя жизнь с путешественником» — размышления о жизни и любви и роман-аллегория «Сердце Господа».

#### НОВОСТИ ПРИХОДСКОЙ ПЕВЧЕСКОЙ ШКОЛЫ

В конце июня в приходской певческой школе состоялся выпуск учеников.

За годы совместной учебы, спевок и служб мы стали настоящей дружной семьей.

Темп занятий был очень напряженный — приходилось осваивать много материала, но мы поддерживали друг друга, радовались успехам и сопереживали трудностям.

Находили время и для посещения концертов и спектаклей, совершали поездки по святым местам. К праздникам устраивали капустники.

Выпускной вечер завершился совместной трапезой и непринужденным общением в теплой дружеской атмосфере.

Хотим поблагодарить наших преподавателей: руководителя Певческой школы Татьяну Павловну Герасимову, преподавателей церковного обихода и хора — Нину Петровну Костикову, Екатерину Владимировну Маслову, преподавателя церковнославянского языка Екатерину Сергеевну Кудряшову, преподавателя литургики Илью Александровича Красовицкого. Жаль с ними расставаться, ведь в процессе обучения познаешь, как много нужно работать, чтобы стать настоящим мастером певческого дела.

Желаем процветания нашей Певческой школе. Пение в хоре — радостный труд и бесценный опыт, который обогащает нашу душу и наполняет жизнь новым смыслом.

Выпускница Мария Филина









Певческая школа Благовещенского храма объявляет набор учащихся на 2017/18 учебный год. Изучаемые предметы:

хор · обиход церковного пения · сольфеджио литургика (богослужебный устав) · церковнославянский язык.

> Занятия проводятся в вечернее время. Прослушивание состоится 5 сентября в 1900. Запись по телефону: +7 (963) 770-3066 Наша группа в соцсетях: https://vk.com/singtogod

Воскресная школа объявляет прием детей от 5 лет и взрослых на занятия по следующим дисциплинам:

Закон Божий · клиросное пение · живопись · бисероплетение аранжировка цветов · поделки · фортепиано английский язык · немецкий язык · театральный кружок.

Желающим необходимо написать прошение на имя директора Воскресной школы Лях Л.И., в котором указать: фамилию, имя (для взрослых - отчество); телефон и домашний адрес; возраст; название кружка; если занимались ранее, то кружок или группу. Прошения подавать за свечной ящик.

Приходской совет



Приходское Сестричество во имя преподобномученицы Елисаветы нуждается в добровольных помощниках для работы

в неврологическом

отделении 50-й городской больницы.

Приглашаем женщин до 65 лет. График работы – по согласованию, в удобное для помощников время (преимущественно в будние дни). Обращаться по телефону +7 (916) 991-6296, Татьяна Анатольевна.

### ПРОТОИЕРЕЙ ДИМИТРИЙ СМИРНОВ *Проповедь*

(18 АВГУСТА 1996 ГОДА, ВЕЧЕР)

ПРЕОБРАЖЕНИЕ Христа Спасителя для Его учеников, и я надеюсь, для нас с вами, очень важное событие, хотя понять во всей полноте то, что произошло на горе Фавор, нам, грешным человекам, невозможно. Даже самые близкие ученики, Петр, Иаков и Иоанн, вместили это, как в тропаре поется, «якоже можаху» и передали нам. Господь Свою волю как человека отдал Отцу Небесному и во всем, в каждом слове, в каждом жесте, взгляде и поступке, исполнил волю Божию, поэтому в Его жизни наблюдается такое совершенство, оценить которое мы не можем. Слава Богу, Церковь в своих недрах всегда рождала людей святых, и они, как некогда апостолы, просвещались благодатью Божией, Сам Дух Святый наставлял их на всякую истину, их просвещал и им объяснял.

Некоторый опыт такого просвещения есть и у каждого из нас. Когда мы начинаем входить в церковную жизнь, нам постепенно многое открывается. То, чего мы не знали еще вчера, мы вдруг знаем сегодня. Иногда это происходит через книгу или слово, иногда происходит как бы само, а иногда на молитве нас посещает то, что у подвижников называется умилением. Момент этот очень важен, потому что подлинное умиление (а не просто разгорячение наших чувств и фантазия) есть посещение сердца благодатию Святаго Духа. И это мгновение, как говорят учители молитвы, надо не пропустить, а в нем обязательно остановиться, постараться его углубить и с покаянием просить у Бога милости, чтобы благодать Святаго Духа еще глубже вошла в наше сердце и мы смогли нечто очень важное уразуметь.

И тогда вдруг пелена у нас с глаз спадает и мы понимаем, нас осеняет, что, оказывается, это не он виноват, а это я виноват, и не надо что-то ему доказывать, а надо просто прийти и попросить прощения. И все встает на свои места, все становится ясно. Такие откровения, пусть малые и незначительные, есть очень важные крупицы настоящего духовного опыта. Это прямое свидетельство того, что Господь, несмотря на всю нашу греховность, действует в нашей жизни, Сам нас наставляет, каждого в его меру, «якоже можаху».

Когда Господь преобразился на горе Фавор, Петр в восторге сказал: «Хорошо нам здесь навсегда остаться: Господь, Илия, Моисей и мы втроем». Ему открылся мир небесный в той полноте, в какой он мог вместить, подлинное сияние славы Божией, которое Господь желает дать каждому, и он сказал странные с точки зрения здравого смысла слова. Его сердце вкусило такое блаженство, такая неизъяснимая радость осияла его, что он забыл и об остальных апостолах, и о своей жене, забыл обо всем на свете. Когда человек попадает наконец в объятия Отча и сердце его приобщается к Богу, это нельзя сравнить ни с чем, это есть преддверие рая. И хотя еще не было воскресения и апостолы еще были далеки от понимания и воскресения, и креста, тем не менее Господь, по Своей милости, дал им вкусить то, чего они пока как бы не имели права вкушать. Они проникли туда, куда по своему дебельству, по своей плотяности не могли еще проникнуть.

Конечно, нельзя даже дерзать думать, чтобы Господь уравнял нас со святыми апостолами, у нас нет ни такой простоты,

ни такой веры, ни такого усердия и мы не совершаем такого подвига, но каждому из нас Господь тоже дает вкушать то, чего мы по своей жизни не должны сподобиться. То, что мы вкушаем на Божественной Евхаристии, — это есть пища небесная. Господь снисходит к нам, Он не гнушается нами, Он хочет нас соединить с Собой, предваряя ту небесную жизнь, которая каждому из нас уготована, если мы этого захотим. Это блаженство дается нам авансом. Божественная литургия тоже есть акт преображения, но, вкушая эту Божественную пищу, каждый получает только то, что он может вместить. И если иной говорит: «А я как-то ничего не чувствую», это не значит, что Божественной благодати нет, просто ему еще нечем чувствовать.

Но цель духовной жизни совсем не в том, чтобы обострить чувства. В некоторых религиозных системах с помощью упражнений достигается такое обострение чувств, но святые отцы категорически это запрещают, потому что бесы тут же воспользуются и начнут человеку показывать то, чего он ждет. Это совсем не духовная жизнь, такое состояние называется прелестью. Тот путь, которым шли Франциск Ассизский, Тереза Маленькая, когда человек входит в некие переживания, есть путь ложный, это сплошь одна душевность, чисто эмоциональное, физиологическое явление, никакого отношения к духовной жизни не имеющее. К духовной жизни имеет отношение только Дух Святый, но нет такого упражнения и нет такого подвига, который бы Его заставил прийти к нам. Дух дышит, где хочет. Человек может лишь стараться изо всех сил делать то, что заповедал Господь, и, если усердие его искренне и глубоко, Бог, если Ему угодно, призрит на этого человека, и придет к нему Дух Святый, и даст ему такой дар, какой Сам захочет, и просветит, и научит молиться. А если Ему угодно, Он может человека покинуть на час, на два, на месяц, на десять лет, и никаким образом нельзя Его заставить вернуться.

Посещение нас Богом в таинстве Покаяния, таинстве Святого Причащения, таинстве молитвы дается не какими-то усилиями и сосредоточениями. Не нужно мудровать, никаких художеств совершенно не требуется, все просто и ясно: один дух, человек, обращается к Другому, Высшему, к Отцу своему Небесному. И надо стараться делать это как можно проще, честнее, не отвлекаясь ни на что, потому что нельзя вот так между делом с Богом разговаривать. Нет, насколько для нас возможно, настолько мы и должны устремляться к Нему. Понятно, что очень трудно свою душу собрать. Никакими усилиями, никакими потами это сделать невозможно, можно только Бога умолить. А умолить может лишь тот, кто имеет к Нему дерзновение.

В обычной жизни мы с этим часто сталкиваемся. Вот что-то мне нужно от человека, а я и стесняюсь попросить, и знаю, что это бесполезно: ну кто я ему такой? Но если постараться найти того, кто ему близок, и обратиться через него, тогда все будет в порядке. Почему он имеет такое дерзновение? Да очень просто: либо он ему родственник, либо друг, либо оказал какую-то великую услугу, и тот не может ему отказать. Ну а как можно быть другом или сродником Самому Богу? Попробуй любому мусульманину скажи: «Ты можешь Аллаху стать другом» — для него это по меньшей мере странно. Кто я есть? Червяк. А то Аллах! Но оказывается, это возможно во Христе. Матерь Божия о преподобном Серафиме сказала: «Сей от рода нашего», а Господь Своих учеников назвал друзьями. Оказывается, любой грешный человек может стать другом Самому Богу, Творцу Вселенной, если он совершит дела Божии.

Вот апостол Павел просветил светом веры все Средиземноморье. А митрополит Московский Иннокентий исколесил всю Сибирь, до Аляски добрался, Евангелие на языки северных народов перевел. А от мощей целителя Пантелеимона, когда их приносили в Москву, сотни людей получили исцеление. Конечно, это все благодать Божия устраивала, потому что сам человек этого сделать не может. Очень часто так бывает, что если человек свят, то он и чудотворец, потому что благодать Божия, которая в нем, это она творит чудеса. Многие святые угодники Божии были необычайно даровиты — не потому, что они вундеркинды, наоборот, взять Иоанна Кронштадтского, Сергия Радонежского — они были хуже всех в классе, учение трудно им давалось, плохо оба соображали. А Господь благодатью так расширил им ум, дал такую ума палату, что они целое государство могли в себя вместить. Господь увидел: человек столь усерден, что через него можно творить дела Божии, — и отмерил полной мерой. Для чего? Чтобы свет Божий продолжал изливаться, как изначала он изливался

через Христа на апостолов, потом через апостолов, через мужей апостольских и так до наших дней дошел этот свет Христов, который воистину просвещает всех.

Но почему к одному приходит благодать Божия, а у другого ничего не получается, хоть головой об стену бейся? Да потому, что жизнь его этому не соответствует, он не приуготовил сосуд для благодати Божией. Поэтому первая половина христианской жизни заключается в том, чтобы покаяться, исправиться, преобразиться. Любой из нас знает, что ему в его жизни надо исправить, каждый знает, в чем он прав перед Богом, а в чем неправ, что в нем хорошо, а что худо. И пока он не исправляет это худо, никакого движения не будет. А должно быть все время движение: одно худо исправил, и сразу открывается другое и так далее. Это исправление тоже происходит не собственными усилиями. а благодатью Божией, от нас лишь требуется усердие. Какое слово замечательное: усердие. То есть человек прилагает свое сердце, самую сердцевину своего «я», от всего сердца старается, ему это очень важно, драгоценно. И Господь это видит, потому что Он смотрит не на руки, не на выражение лица, не на то, чем у нас губы накрашены, это все наше человеческое, а Господь смотрит на сердце: вот что там, какие там движения, к чему наше сердечко склоняется, к правде Божией или к чему-то еще, что все-таки для нас важнее?

И того человека, который все-таки выбрал Бога, Господь награждает благодатью, и так, принимая благодать на благодать, он растет. Чуть согрешил опять остался ни с чем. Какую-то мысль принял, застрял на ней, что-то обсасывает греховное — и тут же опять все сначала, опять надо слезы проливать, опять Бога упрашивать. Это, собственно, и есть духовная жизнь, потому что она совершается в духе. Человек не стремится диплом хороший получить, карьеру сделать, пятнадцать тысяч человек к вере привести, храм отреставрировать, детей воспитать. Это все задачи сами по себе неплохие, но цель христианской жизни не в этом, а в том, чтобы найти Христа и соединиться с Ним навеки в Царствии Небесном, и это возможно, только если сердце не закрыто грехом.

Никак нельзя и грех свой сохранить, и в то же время к Богу приблизиться. Вот я телевизор включил и одним глазом смотрю в него, а другим я молитвенное правило читаю. К сожалению, при всем

уважении к телевидению, этому изобретению человечества, ничего не получится. Так же и здесь, надо выбирать: либо Христос, либо грех. Нельзя найти такой путь, чтобы мне и грешить, и душу спасать. Вот есть заповедь Божия, сказано: не прелюбодействуй. Как ее обойти? Никак не обойдешь. Даже если смотришь с вожделением, ты уже прелюбодействуешь. Поэтому либо ты будешь душу свою в чистоте держать, либо ты будешь согрешать — и как тогда в эту блудную нечисть изольется благодать Божия?

Хочешь в церковь ходить? Ходи. Хочешь правило читать? Читай. Хочешь по монастырям ездить? Объездись. Хочешь причащаться? Давай каждый день причащайся, но, если ты грешишь, благодати Божией ты не получишь. Тогда зачем вся эта комедия? Потому что вся так называемая церковная жизнь с ее правилами, постами и многими хорошими ритуалами превращается в комедию, все становится недействительным, если человек продолжает грешить. Но с Богом нельзя шутить, это все очень серьезно, ответственно и даже опасно, как апостол говорит: «Страшно впасть в руки Бога живого!» Поэтому, если ты в грехе, как же ты причащаться идешь, куда ты лезешь? Тебе хочется сегодня, и завтра, и послезавтра? Ну а ты посмотри на себя в зеркало, спроси себя, как ты живешь.

Если мы хотим получить благодать Божию, нужно идти совершенно другим путем. Господь говорит: «Научитеся от Мене, яко кроток есмь и смирен сердцем», и еще многое, о чем мы читаем каждый день из года в год. Вот путь, вот через что человек приходит к Богу, а не через какие-то там частые повторения. Иисусову молитву хоть десять тысяч раз повтори, дело не в количестве. Только качество, только вот это усердие, только честность, пусть на какой-то миг, — только они дают благодать Божию. Поэтому надо учиться искренним отношениям с Богом, насколько для нас это возможно, и все время трудиться над тем, чтобы свою жизнь преобразить, и ни в коем случае не обольщаться на свой счет, вот тогда воистину мы узрим свет Божий в нашей земной жизни и будем иметь дерзновение просить Бога, чтобы Он нас помиловал и взял к Себе навсегда. А иначе мы просто глаз поднять не посмеем, сгорим со стыда, сгорим насмерть.

Обязательно нужно трудиться изо всех сил и до конца. Пусть этих сил мало, но

Господь и не требует, чтобы тоненькая женщина подняла, как чемпион мира, двести шестьдесят килограмм. Сколько можешь, столько и делай. Вот твое дитя, вот твой муж, вот твой свекор, вот у тебя течет потолок, вот у тебя кран испортился — пожалуйста, давай действуй. От тебя не требуется ехать куда-то на Кипр, на Крит, на Британские острова проповедовать, исцелять больных, день и ночь народ принимать. Кран, стирка, булочная, зарплату задержали, в магазине обсчитали, сын опоздал на два часа из школы — вот она, жизнь, ну и живи, и в этом каждодневном как раз и раскрывается все самое главное, это и есть христианство, а все остальное просто бесплодное мечтание, это все нетрезво, неконкретно.

Господь каждому дал свое дело, одному побольше, другому поменьше, и надо его делать честно, до конца, не лениться, не горячиться, искушения всякие преодолевать, для этого они и даются. Трудиться, ждать, молиться, просить у Бога помощи, и просить прощения у Бога и у людей, и не считать себя вправе кем-то возмущаться. Ну кто ты такой, чтобы возмущаться? Ты грешный человек, и, даже если в тебе все кипит, надо потерпеть, надо это как-то преодолеть, усмириться. Все время свою жизнь надо стараться преобразить в свете Евангелия, тогда и нам воссияет свет невечерний, фаворский. Пусть это будут два-три мгновения за всю жизнь, этого вполне достаточно. Хватило же апостолам? Хватило. Жизнь у них сложилась из двух частей: первая — пока они учились, а потом, когда уже выучились, пришла благодать Божия. А вот к нам придет ли? Сподобимся ли мы крещения в этих волнах благодатных, которые никак нельзя описать, никак нельзя рассказать, что это такое, потому что это совершенно неизреченно. Апостолы сказали: как снег. Ну какой там в Палестине снег? Они просто знали, что где-то там на высоких горах сияет на солнце ослепительной белизной какая-то необыкновенная красота, ну и сравнили со снегом.

Но опять, духовная жизнь не ради этих переживаний. Самая главная красота — это когда человек не ищет своего во что бы то ни стало, не хочет сотворить себе здесь, на земле, красивую жизнь, а, наоборот, отдает свою жизнь полностью ради Бога. Вот как Бог учит, так и отдает. И тогда Бог Сам через него начинает мир просвещать. Казалось бы, ушел человек

в глухой лес и ни о чем не думает, ни о еде, ни о пенсии, хочет закрыть глаза и уши и только Богу молиться. А Господь его берет и ставит на подсвечник, и слава о нем идет повсюду, в любой деревне, и в городе, и в стране, и вообще во Вселенной все знают, что есть такой человек, через которого Господь может изливать Свой свет. И каждый христианин к этому призван.

Вот апостол Павел говорит: «Жена верующая, откуда ты знаешь, что не сможешь просветить мужа неверующего?» Да, так случилось, что когда-то поженились двести пятьдесят тысяч лет назад, потом один уверовал, другой нет. Что ж, разводиться, что ли? Нет, конечно, живи, молись Богу, трудись, преображайся, и он не сможет не увидеть этого преображения. Каждый человек понимает, что такое хорошо, и он тоже потянется к хорошему. А почему до сих пор не тянется? Да потому что свет, который в тебе, есть тьма, потому что только скандалы, только претензии, только недовольство какое-то бесконечное. Ну разве это благодать Божия? Разве можно представить Серафима Саровского, как он сидит, что-то себе бурчит, чем-то недоволен?

У человека, который преисполнен радости, смирения, любви к каждому грешнику, совершенно другое устроение сердца. Отчего? От благодати Божией. Хотим мы этого? Если возжелаем, то это возможно. Степень, конечно, у всех будет разная, потому что один смолоду начал, другой в середине жизни, третий в старости к Богу пришел. Но Господь знает меру каждого и может даже эту меру превысить, если у нас будет усердие. Вот и постараемся усердствовать, не глядя ни на кого, никого не осуждая, потому что мы в другом человеке все равно ничего не понимаем, мы и в себе-то разобраться не можем. Занимайся своей душой, спаси себя, и хватит с тебя. А если действительно спасешься, вокруг тебя спасутся тысячи. Только нужно все время бдеть, стараться освежать это в памяти, все время себя будить.

Вот мы праздновали Преображение в прошлом году, и опять Преображение. Господь опять нам напоминает: «Я же преобразился на горе Фаворской, и свет осиял Петра, Иакова, Иоанна, и каждого из вас он может осиять». Свет неприступный может войти и в наше сердце. Святая Церковь нам об этом вновь и вновь напоминает. Помоги нам, Господи. Аминь.

4

# РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ

В Благовещенском храме ВОСКРЕСНЫЙ ВОДОСВЯТНЫЙ МОЛЕБЕН СЛУЖИТСЯ ПОСЛЕ РАННЕЙ ЛИТУРГИИ. В связи с этим служба начинается раньше: начало часов в  $6^{45}$ , литургии — в  $7^{00}-7^{10}$ , водосвятный молебен — в  $9^{00}$ . ПОСЛЕ ПОЗДНЕЙ ЛИТУРГИИ МОЛЕБНА НЕ БУДЕТ.

### АВГУСТ

| BT 1    | Прп. Макрины, сестры свт. Василия Великого (380).<br>Прп. Дия (ок. 430).<br>Обре́тение мощей прп. Серафима Саровского,                                                                                       | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Андрей Щ.<br>о. Михаил            | 9 <sup>00</sup><br>(Ц)  | о. Филипп<br>о. Александр Т.<br>о. Моисей |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|------|--------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------|
|         | чудотворца (1903). Собор Курских святых.                                                                                                                                                                     |                                      |      |                                      |                         | o. Provice/i                              |
|         | Блгв. кн. Романа (Олеговича) Рязанского (1270).                                                                                                                                                              | Всенощное<br>бдение                  | 1700 | о. Андрей Щ.                         | 17 <sup>00</sup><br>(山) | о. Филипп                                 |
|         | Прп. Паисия Печерского, в Дальних пещерах (XIV).<br>Блж. Стефана (1427) и матери его Ми́лицы (1405),<br>Сербских.                                                                                            | Исповедь                             |      |                                      | (ц)                     |                                           |
| СР      | Пророка Илии (IX в. до Р. X.).                                                                                                                                                                               | Исповедь                             | 800  | о. Андрей Щ.                         | 800                     | о. Филипп                                 |
| 2       | Прп. Аврамия Галичского, Чухломского (1375).                                                                                                                                                                 | Божественная<br>литургия             |      | о. Александр Т.                      | (Ц)                     | о. Моисей                                 |
|         | Сщмч. Константина Словцова (1918); сщмчч. Александра Архангельского, Георгия Никитина, Иоанна Стеблина-Каменского, Сергия Гортинского и Феодора Яковлева                                                     |                                      |      |                                      |                         |                                           |
|         | пресвитеров, прмчч. Тихона Кречкова, Георгия Пожарова, Кирилла Вязникова и мчч. Евфимия Гребенщикова и Петра Вязникова (1930); сщмч. Алексия Знаменского пресвитера (1938); прмч. Феодора Абросимова (1941). | Вечерня<br>Утреня                    | 1700 | о. Андрей Щ.                         | 17 <sup>∞</sup> (C)     | о. Филипп                                 |
|         | Чухломской, или Галичской (1350), Абалацкой («Знамение») (1637) и Оршанской (1631) икон Божией Матери.                                                                                                       |                                      |      |                                      |                         |                                           |
| 4T      | Пророка Иезекииля (VI в. до Р. X.).                                                                                                                                                                          | Исповедь<br>Божественная             | 800  | о. Андрей Щ.                         | 800                     | о. Филипп                                 |
| 3       | Прпп. Симеона, Христа ради юродивого, и Иоанна, спостника его (ок. 590). Прпп. Онуфрия молчаливого и Онисима затворника, Печерских, в Ближних пещерах                                                        | литургия                             |      |                                      | (C)                     |                                           |
|         | (XII–XIII).                                                                                                                                                                                                  | Вечерня<br>Утреня                    | 1700 | о. Андрей Щ.                         | 1700                    | о. Филипп                                 |
|         | Сщмч. Петра Голубева пресвитера (1938). Обре́тение мощей св. Романа Медведя исп., пресвитера                                                                                                                 | Утреня                               |      |                                      | (C)                     |                                           |
|         | (1999).                                                                                                                                                                                                      |                                      |      |                                      |                         |                                           |
| пт<br>4 | Мироносицы равноап. Марии Магдалины (I).<br>Перенесение мощей сщмч. Фоки (403–404).<br>Прп. Корнилия Переяславского (1693).                                                                                  | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Андрей Щ.                         | 8 <sup>00</sup> (C)     | о. Филипп                                 |
|         | Сщмч. Михаила Накарякова пресвитера (1918); сщмч. Алексия Ильинского пресвитера (1931).                                                                                                                      | Вечерня<br>Утреня                    | 1700 | о. Анатолий                          | 17 <sup>00</sup><br>(Ю) | о. Александр Ш.                           |
| СБ<br>5 | Почаевской иконы Божией Матери (1675).<br>Мчч. Трофима, Феофила и с ними 13-ти мучеников<br>(284–305).                                                                                                       | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Анатолий<br>крестины<br>о. Михаил | 9 <sup>00</sup> (Ю)     | о. Александр Ш.<br>крестины<br>о. Николай |
|         | Прав. воина Феодора Ушакова (прославление 2001).<br>Сщмч. Аполлинария, еп. Равеннийского (ок. 75).                                                                                                           |                                      |      |                                      |                         |                                           |
|         | Сщмч. Михаила Троицкого пресвитера                                                                                                                                                                           | Всенощное<br>бдение                  | 1700 | о. Михаил<br>о. Анатолий             | 17 <sup>00</sup><br>(Ц) | о. Сергий<br><i>(все)</i>                 |
|         | и мч. Андрея Аргунова (1938).<br>Иконы Божией Матери, именуемой                                                                                                                                              | Исповедь                             |      | 0.74101071111                        |                         | (600)                                     |
|         | «Всех скорбящих Радость» (с грошиками) (1888).                                                                                                                                                               |                                      |      |                                      |                         |                                           |
| вс      | Неделя 9-я по Пятидесятнице. Глас 8-й.                                                                                                                                                                       | Исповедь                             |      |                                      | 645                     | о. Александр Т.                           |
| 6       | Мц. Христины (ок. 300).                                                                                                                                                                                      | Божественная<br>литургия             |      |                                      | (Ю)                     | о. Александр Ф.<br>о. Моисей              |
|         | Мчч. блгвв. кнн. Бориса и Глеба, во Святом Крещении Романа и Давида (1015).                                                                                                                                  | Часы                                 | 830  |                                      | 900                     | молебен                                   |
|         | Прп. Поликарпа, архим. Печерского (1182).                                                                                                                                                                    | Исповедь                             |      |                                      | (Ц)                     | о. Александр Б.                           |
|         | Обретение мощей прп. Далмата Исетского (1994).                                                                                                                                                               | Божественная                         | 930  | о. Михаил<br>о. Анатолий             | 1000                    | о. Сергий                                 |
|         | Собор Смоленских святых.                                                                                                                                                                                     | литургия                             |      |                                      | (Ц)                     | (все)                                     |
|         | Сщмч. Алфея Корбанского диакона (1937); свв. Николая Понгильского (1942)                                                                                                                                     | Вечерня                              | 1700 | о. Михаил                            | 1700                    | о. <i>Николай</i><br>о. Александр Т.      |
|         | и Иоанна Калинина (1951) испп., пресвитеров.                                                                                                                                                                 | Утреня                               |      |                                      | (Ц)                     | o., viencuiigp i.                         |
|         |                                                                                                                                                                                                              | Молебен<br>свт. Митрофану            | 1830 | о. Михаил                            |                         |                                           |

| пн<br>7  | Седмица 10-я по Пятидесятнице.  Успение прав. Анны, матери Пресвятой Богородицы {М}. Свв. жен Олимпиады диакониссы (409) и Евпраксии девы, Тавеннской (413).  Прп. Макария Желтоводского, Унженского (1444) {Б}.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Михаил                          | 8 <sup>00</sup><br>(Ц)  | о. Александр Т.<br>о. Александр Б.         |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|------|------------------------------------|-------------------------|--------------------------------------------|
|          | Память V Вселенского Собора (553). Сщмч. Николая Удинцева пресвитера (1918); сщмч. Александра Сахарова пресвитера (1927); св. Ираиды Тихо́вой исп. (1967).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                      | 1700 | о. Александр Ф.                    | 17 <sup>00</sup> (C)    | о. Александр Т.                            |
| BT 8     | Сщмчч. Ермолая, Ермиппа и Ермократа, иереев<br>Никомидийских (ок. 305).<br>Прп. Моисея Угрина, Печерского, в Ближних пещерах<br>(ок. 1043).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Александр Ф.                    | 8 <sup>00</sup> (C)     | о. Александр Т.                            |
|          | Прмц. Параскевы (138–161).<br>Сщмч. Сергия Стрельникова пресвитера (1937).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Вечерня<br>Утреня                    | 1700 | о. Александр Ф.                    | 17 <sup>00</sup><br>(Ю) | о. Александр Т.<br>о. Моисей               |
| СР<br>9  | Вмч. и целителя Пантелеимона (305). Прп. Германа Аляскинского (1837). Блж. Николая Кочанова, Христа ради юродивого, Новгородского (1392). Свт. Иоасафа, митр. Московского и всея России (1555). Прп. Анфисы исп., игумении, и 90 сестер ее (VIII).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Александр Ф.<br>о. Александр Ш. | 8 <sup>00</sup> (Ц)     | о. Александр Т.<br>о. Моисей<br>о. Николай |
|          | Равноапп. Климента, еп. Охридского (916), Наума, Саввы, Горазда и Ангеляра (Болг.). Сщмчч. Амвросия, еп. Сарапульского, Платона Горных и Пантелеимона Богоявленского пресвитеров (1918); сщмч. Иоанна Соловьева пресвитера (1941).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Вечерня<br>Утреня                    | 1700 | о. Сергий                          | 17 <sup>∞</sup> (C)     | о. Владимир Л.                             |
| чт<br>10 | Смоленской иконы Божией Матери, именуемой «Одигитрия» (Путеводительница) (принесена из Царьгра-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Исповедь<br>Божественная             | 800  | о. Сергий<br>о. Анатолий*          | 8 <sup>00</sup> (Ю)     | о. Владимир А.<br><i>о. Моисей</i>         |
| 10       | <ul> <li>«Одигитрия» (Путеводительница) (принесена из Царьграда в 1046 г.).</li> <li>Апп. от 70-ти Прохора, Никанора, Тимона и Пармена диаконов (I).</li> <li>Свт. Питирима, еп. Тамбовского (1698).</li> <li>Собор Тамбовских святых. Прп. Моисея чудотворца, Печерского, в Дальних пещерах (ХІІІ–ХІV).</li> <li>Мчч. Иулиана (II), Евстафия (ок. 316) и Акакия (ок. 321).</li> <li>Прп. Павла Ксиропотамского (820).</li> <li>Сщмч. Николая Пономарева диакона (1918); прмч. Василия Эрекаева, прмцц. Анастасии Камаевой и Елены Асташкиной, мчч. Арефы Ерёмкина, Иоанна Ломакина, Иоанна Сельманова, Иоанна Милешкина и мц. Мавры Моисеевой (1937).</li> <li>Гребневской (1380), Костромской (1672) и «Умиление» Серафимо-Дивеевской (1885) икон Божией Матери. Чтимые списки со Смоленской иконы Божией Матери: Устюженская (1290), Выдропусская (XV), Воронинская (1524), Христофоровская (XVI), Супрасльская (XVI), Югская (1615), Игрицкая (1624), Шуйская (1654–1655), Седмиезерная (XVII), Сергиевская (в Троице-Сергиевой Лавре) (1730).</li> </ul> | литургия                             |      | o., mamoraa                        |                         | o. Mouceu                                  |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Вечерня<br>Утреня                    | 1700 | о. Александр Ш.                    | 17 <sup>00</sup> (C)    | о. Александр Т.                            |
| пт<br>11 | Мч. Каллиника (III–IV). Прпп. Константина и Космы Косинских, Старорусских (XIII). Мц. Серафимы девы (117–138). Мц. Феодотии и трех чад ее (304).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Александр Ш.                    | 8 <sup>00</sup> (C)     | о. Александр Т.                            |
|          | Прмч. Михаила (IX). Мч. Евстафия Мцхетского (589) (Груз.). Прмчч. Серафима Богословского и Феогноста Пивоварова (1921); прмч. Анатолия Смирнова (после 1930); сщмч. Алексия Красновского пресвитера и прмч. Пахомия Русина (1938).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                      | 1700 | о. Андрей Щ.                       | 17 <sup>00</sup> (Ю)    | о. Филипп                                  |

| СБ<br>12 | Апп. от 70-ти Силы, Силуана, Крискента, Епенета и Андроника (I). Мч. Иоанна Воина (IV). Прп. Анатолия Оптинского, Младшего (1922). Обре́тение мощей прп. Германа Соловецкого (1484). Мчч. Полихрония, еп. Вавилонского, Пармения, Елимы и Хрисотеля пресвитеров, Луки и Муко диаконов, Авдона и Сенниса, князей Персидских, и мчч. Олимпия и Максима (ок. 251). Сщмч. Валентина (Уалентина) епископа и трех учеников его мчч. Прокула, Ефива и Аполлония и прав. Авундия (ок. 273). | Исповедь<br>Божественная<br>литургия<br>Всенощное<br>бдение<br>Исповедь | 800  | о. Андрей Щ.<br>крестины<br><i>о. Дмитрий Н.</i><br>о. Дмитрий Н.<br>о. Анатолий<br>о. Михаил | 800<br>(Ю)              | о. Филипп<br>крестины<br>о. Александр Ш.<br>о. Сергий<br>(все) |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|----------------------------------------------------------------|
|          | Сщмч. Иоанна Плотникова диакона (1918).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                         |      |                                                                                               |                         |                                                                |
| 1 1      | <b>Неделя 10-я по Пятидесятнице. Глас 1-й.</b> Предпразднство Происхождения Честных Древ Животворящего Креста Господня.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Исповедь<br>Божественная<br>литургия                                    |      |                                                                                               | 6 <sup>45</sup><br>(Ю)  | о. Александр Б.<br>о. Филипп<br>о. Моисей                      |
|          | Прав. Евдокима Каппадокиянина (IX). Мц. Иулитты (304–305). Прмч. Дионисия Ватопедского (1822).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Часы<br>Исповедь                                                        | 830  | о. Дмитрий Н.<br>о. Анатолий                                                                  | 9 <sup>00</sup><br>(Ц)  | молебен<br>о. Александр Ф.                                     |
|          | Сщмч. Вениамина, митр. Петроградского, и с ним прмч. Сергия Шеина и мчч. Юрия Новицкого и Иоанна Ковшарова (1922); мч. Максима Румянцева (1928); сщмч. Владимира Холодковского пресвитера (1937);                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Божественная<br>литургия                                                | 930  | о. Михаил                                                                                     | 10 <sup>00</sup><br>(以) | о. Сергий<br>(все)<br>о. Николай                               |
|          | сщмч. Иоанна Румянцева пресвитера, св. Константина<br>Разумова исп., пресвитера, мц. Анны Серовой<br>и св. Елисаветы Румянцевой исп. (после 1937).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Вечерня<br>Утреня                                                       | 1700 | о. Михаил                                                                                     | 17 <sup>00</sup> (Ц)    | о. Александр Б.<br>о. Моисей                                   |
|          | Заговенье на Успенский пост                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Молебен<br>свт. Митрофану                                               | 1830 | о. Михаил                                                                                     |                         |                                                                |
| ПН<br>14 | Седмица 11-я по Пятидесятнице.  Происхождение (изнесение) Честных Древ Животворящего Креста Господня. Празднество Всемилостивому Спасу и Пресвятой Богородице (1164).  Семи мучеников Маккавеев: Авима, Антонина, Гурия, Елеазара, Евсевона, Алима и Маркелла, матери их Соломонии и учителя их Елеазара (166 г. до Р. Х.).                                                                                                                                                         | Исповедь<br>Божественная<br>Литургия                                    | 800  | о. Михаил<br>о. Дмитрий Н.                                                                    | (H)                     | о. Александр Б.<br>о. Филипп<br><i>о. Моисей</i>               |
|          | Обретение мощей прп. Софии Суздальской (1995). Мчч. в Пергии Памфилийской: Леонтия, Аттия, Александра, Киндея, Минсифея, Кириака, Минеона, Катуна и Евклея (III). Сщмч. Димитрия Павского пресвитера (1937). Начало Успенского поста. Освящение меда нового сбора                                                                                                                                                                                                                   | Вечерня<br>Утреня                                                       | 1700 | о. Михаил                                                                                     | 17ºº (C)                | о. Александр Б.                                                |
| вт<br>15 | Перенесение из Иерусалима в Константинополь мощей первомч. архидиакона Стефана (ок. 428) и обре́тение мощей правв. Никодима, Гамалиила и сына его Авива. Блж. Василия Московского, Христа ради юродивого,                                                                                                                                                                                                                                                                           | Исповедь<br>Божественная<br>литургия                                    | 800  | о. Михаил                                                                                     | 8 <sup>00</sup> (C)     | о. Александр Б.                                                |
|          | чудотворца (1557).<br>Блж. Василия Спасо-Кубенского (XV).<br>Сщмч. Стефана, папы Римского, и иже с ним (257).<br>Прмч. Платона Колегова (1937).<br>Ачаирской иконы Божией Матери (XXI).                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Вечерня<br>Утреня                                                       | 1700 | о. Михаил                                                                                     | 17 <sup>00</sup> (C)    | о. Александр Б.                                                |
| СР<br>16 | Прпп. Исаакия, Далмата и Фавста (IV–V). <b>Прп. Антония Римлянина, Новгородского, чудотворца</b> (1147).  Св. Раждена Перса, первомч. Грузинского (457) (Груз.).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Исповедь<br>Божественная<br>литургия                                    | 800  | о. Михаил                                                                                     | 8 <sup>00</sup> (C)     | о. Александр Б.                                                |
|          | Прп. Космы отшельника (VI).<br>Сщмч. Вячеслава Луканина диакона (1918);<br>сщмч. Николая Померанцева пресвитера (1938).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Вечерня<br>Утреня                                                       | 1700 | о. Михаил                                                                                     | 17 <sup>00</sup> (C)    | о. Владимир Л.                                                 |

| чт<br>17           | Семи отроко́в, иже во Ефесе: Максимилиана, Иамвлиха, Мартиниана, Иоанна, Дионисия, Ексакустодиана (Константина) и Антонина (ок. 250). Обре́тение мощей прав. Алексия Бортсурманского (2000).                                                                                                           | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800                      | о. Михаил                                                          | 8 <sup>00</sup> (C)     | о. Владимир Л.<br>o. Mouceй                            |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------------|-------------------------|--------------------------------------------------------|
|                    | Прмц. Евдокии (362–364). Мч. Елевферия (IV).<br>Прмч. Михаила Жука, мчч. Симеона Воробьева<br>и Димитрия Воробьева (1937).<br>Пензенской-Казанской иконы Божией Матери (1717).                                                                                                                         | Вечерня<br>Утреня                    | 1700                     | о. Михаил                                                          | 17 <sup>00</sup> (C)    | о. Александр Б.                                        |
| пт<br>18           | Предпразднство Преображения Господня.<br>Мч. Евсигния (362). Прп. Иова Ущельского (1628).<br>Сщмчч. Анфира (236) и Фавия (250), пап Римских.<br>Мч. Понтия Римлянина (ок. 257).<br>Мчч. Кантидия, Кантидиана и Сивела, в Египте.                                                                       | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800                      | о. Михаил                                                          | 8 <sup>00</sup> (C)     | о. Александр Б.                                        |
|                    | Прав. Нонны, матери свт. Григория Богослова (374).<br>Сщмч. Стефана Хитрова пресвитера (1918); мцц. Евдокии<br>Шейковой, Дарии Улыбиной, Дарии Тимагиной и Марии<br>Неизвестной (1919); сщмч. Симона, еп. Уфимского (1921);<br>сщмч. Иоанна Смирнова диакона (1939).                                   | Всенощное<br>бдение<br>Исповедь      | 1700                     | о. Дмитрий Н.<br>о. Михаил                                         | 17 <sup>00</sup><br>(Ц) | о. Димитрий<br>(все)                                   |
| сь<br>19           | ПРЕОБРАЖЕНИЕ ГОСПОДА БОГА И СПАСА НАШЕГО ИИСУСА ХРИСТА                                                                                                                                                                                                                                                 | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 8 <sup>00</sup><br>(Ел.) | о. Николай                                                         | 7 <sup>00</sup><br>(Ю)  | о. Александр Ф.<br><i>о. Филипп</i><br>о. Моисей       |
|                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                      | 830                      | о. Дмитрий Н.<br>крестины<br>о. Михаил<br><i>о. Александр Т.</i> * | 9 <sup>00</sup><br>(Ц)  | о. Димитрий<br><i>(все)</i>                            |
|                    | На трапезе разрешается рыба                                                                                                                                                                                                                                                                            | Всенощное<br>бдение<br>Исповедь      | 1700                     | о. Димитрий<br><i>(все)</i>                                        | 17 <sup>00</sup><br>(Ю) | о. Сергий<br>о. Александр Ф.<br>о. Филипп<br>о. Моисей |
| вс<br><b>20</b>    | Неделя 11-я по Пятидесятнице. Глас 2-й. Попразднство Преображения Господня. Прмч. Дометия Персянина и двух учеников его (363). Обретение мощей свт. Митрофана, еп. Воронежского (1832) (престольный праздник Митрофаньевского храма).                                                                  | Исповедь<br>Божественная<br>литургия |                          |                                                                    | 6 <sup>45</sup> (Ю)     | о. Николай<br>о. Александр Ф.<br>о. Моисей             |
|                    | Прп. Антония Оптинского (1865).<br>Прп. Пимена Многоболезненного, Печерского, в Ближних пещерах (1110). Прп. Пимена, постника Печерского, в Дальних пещерах (XIII–XIV).                                                                                                                                | Часы<br>Исповедь                     | 7 <sup>30</sup>          | о. Димитрий                                                        | 9 <sup>00</sup><br>(Ц)  | молебен<br>о. Филипп<br>о. Сергий                      |
|                    | в дальних пещерах (ХПГ–ХГУ).<br>Прп. Меркурия Печерского, еп. Смоленского, в Ближних<br>пещерах (1239).<br>Мчч. Марина и Астерия (260). Прп. Ора (ок. 390).<br>Прмц. Потамии чудотворицы. Прп. Феодосия Нового                                                                                         | Божественная<br>литургия             | 900                      | (все)                                                              | 10 <sup>00</sup><br>(Ц) | о. сергии                                              |
|                    | (IX–X). Свт. Иерофея Венгерского (X). Св. Стефана I,<br>короля Венгрии (1038).<br>Собор Валаамских святых.<br>Сщмчч. Александра Хотовицкого, Петра Токарева,                                                                                                                                           | Вечерня<br>Утреня                    | 1700                     | о. Дмитрий Н.                                                      | 17 <sup>00</sup> (C)    | о. Александр Ш.                                        |
| Милови,<br>Штольде | Михаила Плышевского, Иоанна Воронца, Димитрия Миловидова и Алексия Воробьева пресвитеров, Елисея Штольдера диакона и прмч. Афанасия Егорова (1937); сщмч. Василия Аменицкого пресвитера (1938).                                                                                                        | Молебен<br>свт. Митрофану            | 1830                     | о. Дмитрий Н.                                                      |                         |                                                        |
| пн<br>21           | Седмица 12-я по Пятидесятнице.<br>Свт. Емилиана исп., еп. Кизического (815–820).<br>Прп. Григория, иконописца Печерского, в Ближних пещерах (XII).<br>Перенесение мощей прпп. Зосимы и Савватия Соловецких (1566). Второе перенесение мощей прпп. Зосимы,                                              | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800                      | о. Дмитрий Н.                                                      | 8 <sup>00</sup> (C)     | о. Александр Ш.                                        |
|                    | Савватия и Германа Соловецких (1992). Свт. Мирона чудотворца, еп. Критского (ок. 350). Мчч. Елевферия и Леонида. Прп. Григория Синаита (XIV). Прмч. Иосифа Баранова (1918); сщмч. Николая Шумкова пресвитера (1937); сщмч. Никодима, архиеп. Костромского (1938). Толгской иконы Божией Матери (1314). | Вечерня<br>Утреня                    | 1700                     | о. Дмитрий Н.                                                      | 17 <sup>00</sup><br>(Ю) | о. Александр Ш.                                        |

| вт<br>22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Апостола Матфия (ок. 63).<br>Собор Соловецких святых.<br>Мч. Антония Александрийского.<br>Прп. Псоя Египетского (IV). Мчч. Иулиана, Маркиана,                                                                                                                                                                                                                                                        | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Дмитрий Н.                         | 8 <sup>00</sup> (Ю)     | о. Александр Ш.                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|------|---------------------------------------|-------------------------|--------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Иоанна, Иакова, Алексия, Димитрия, Фотия, Петра, Леонтия, Марии патрикии и других (730). Прмц. Маргариты Гунаронуло (1918).                                                                                                                                                                                                                                                                          | Вечерня<br>Утреня                    | 1700 | о. Дмитрий Н.                         | 17 <sup>∞</sup> (C)     | о. Александр Ш.                                                    |
| CP<br>23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Мчч. архидиакона Лаврентия, Сикста папы, Феликиссима и Агапита диаконов, Романа, Римских (258). Блж. Лаврентия, Христа ради юродивого, Калужского (1515).                                                                                                                                                                                                                                            | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Дмитрий Н.                         | 8 <sup>00</sup> (C)     | о. Александр Ш.                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Вечерня<br>Утреня                    | 1700 | о. Дмитрий Н.                         | 17 <sup>00</sup> (C)    | о. Александр Ш.                                                    |
| чт<br>2 <b>4</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Мч. архидиакона Евпла (304).<br>Прмчч. Феодора и Василия Печерских, в Ближних пещерах (1098). Прп. Феодора, кн. Острожского, Печерского, в Дальних пещерах (ок. 1483).                                                                                                                                                                                                                               | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Дмитрий Н.                         | 8 <sup>00</sup> (Ю)     | о. Александр Ш.                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Мц. Сосанны девы и с нею Гаия, папы Римского, Гавиния пресвитера, Клавдия, Максима, Препедигны, Александра и Куфия (295–296).                                                                                                                                                                                                                                                                        | Вечерня<br>Утреня                    | 1700 | о. Андрей Щ.                          | 17 <sup>∞</sup> (C)     | о. Филипп                                                          |
| 25 Сщмч. Александра, еп. Ко Мчч. Памфила и Капитон Прмчч. Белогорских: Вар. ва, Сергия Вершинина, И. на, Иоасафа Сабанцева, И Окулова, Михея Подкорь мия Короткова, Варнавы нева, Аркадия Носкова, Е Шаврина, Иоанна Ротнов Созинова, Саввы Колмого Рочева, Иакова Данилова Белкина, Алексия Коротк Инфантьева пресвитера | Мчч. Фотия и Аникиты и многих с ними (305–306).<br>Сщмч. Александра, еп. Команского (III).<br>Мчч. Памфила и Капитона.<br>Прмчч. Белогорских: Варлаама Коноплева, Антония Арапова, Сергия Вершинина, Илии Попова, Вячеслава Косожилина, Иоасафа Сабанцева, Иоанна Новоселова, Виссариона Окулова, Михея Подкорытова, Матфея Банникова, Евфимия Короткова, Варнавы Надеждина, Гермогена Боярыш-       | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Андрей Щ.                          | 8 <sup>00</sup> (C)     | о. Филипп                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | нева, Аркадия Носкова, Евфимия Шаршилова, Маркелла<br>Шаврина, Иоанна Ротнова, Сергия Саматова, Димитрия<br>Созинова, Саввы Колмогорова, Иакова Старцева, Петра<br>Рочева, Иакова Данилова, Александра Арапова, Феодора<br>Белкина, Алексия Короткова и Петра (1918); сщмч. Василия<br>Инфантьева пресвитера (1918); сщмчч. Леонида Бирюко-<br>вича, Иоанна Никольского и Николая Доброумова пресви- | Вечерня<br>Утреня                    | 1700 | о. Михаил                             | 17 <sup>00</sup> (HO)   | о. Александр Б.<br>о. Моисей                                       |
| сь<br>26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Отдание праздника Преображения Господня. Преставление (662), перенесение мощей прп. Максима Исповедника. Обре́тение мощей блж. Максима, Христа ради юродивого, Московского (ок. 1547). Преставление (1783), второе обре́тение мощей (1991) свт. Тихона, еп. Воронежского, Задонского, чудотворца. Мчч. Ипполита, Иринея, Авундия и мц. Конкордии,                                                    | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Михаил<br>крестины<br>о. Андрей Щ. | 9 <sup>00</sup> (Ю)     | о. Александр Б.<br>крестины<br>о. Александр Т.<br><i>о. Mouceй</i> |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | в Риме (258). Сщмчч. Иоанна Шишева, Иоасафа Панова и Константина Попова пресвитеров (1918); сщмчч. Серафима, еп. Дмитровского, Николая Орлова, Иакова Архипова пресвитеров и Алексия Введенского диакона (1937); мч. Василия Александрина (1942). Икон Божией Матери: Минской (1500) и именуемых «Семистрельная» (1830) и «Страстная» (1641).                                                        | Всенощное<br>бдение<br>Исповедь      | 1700 | о. Александр Ф.<br>о. Михаил          | 17 <sup>00</sup><br>(Ц) | о. Димитрий<br>(все)                                               |

| вс<br><b>27</b>                                                                                          | Неделя 12-я по Пятидесятнице. Глас 3-й. Предпразднство Успения Пресвятой Богородицы. Прор. Михея (из 12-ти пророков) (VIII в. до Р. Х.). Перенесение мощей прп. Феодосия Печерского (1091).                                                                                                                  | Исповедь<br>Божественная<br>литургия |                          |                                 | 6 <sup>45</sup> (Ю)     | о. Александр Т.<br>о. Николай<br>о. Моисей   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------|---------------------------------|-------------------------|----------------------------------------------|
|                                                                                                          | Прп. Аркадия Новоторжского (XI).<br>Сщмч. Маркелла, еп. Апамейского (ок. 389).<br>Собор Кемеровских святых.<br>Сщмч. Василия, архиеп. Черниговского, и с ним пр-                                                                                                                                             | Часы<br>Исповедь                     | 8 <sup>30</sup>          | о. Александр Ф.<br>о. Михаил    | 9 <sup>00</sup><br>(Ц)  | молебен<br>о. Сергий<br>о. Димитрий          |
|                                                                                                          | мч. Матфея Померанцева и мч. Алексия Зверева (1918);<br>сщмч. Владимира Цедринского пресвитера (1918);<br>сщмчч. Владимира Смирнова и Николая Толгского<br>пресвитеров, прмч. Елевферия Печенникова, прмцц. Евы                                                                                              | Божественная<br>литургия             | 930                      | о. Дмитрий Н.<br>д. <i>Яков</i> | 10 <sup>00</sup><br>(Ц) | (все)                                        |
|                                                                                                          | Павловой игумении, Евдокии Перевозниковой и мч. Феодора Захарова (1937); прп. Александра Уродо-                                                                                                                                                                                                              | Всенощное<br>бдение<br>Исповедь      |                          |                                 | 15 <sup>30</sup> (B)    | о. Николай<br>о. Александр Т.                |
|                                                                                                          | ва исп. (1961).<br>Икон Божией Матери, именуемой «Беседная» (1383),<br>и Нарвской (1558).                                                                                                                                                                                                                    |                                      | 1700                     | о. Михаил<br>о. Дмитрий Н.      | 17 <sup>00</sup><br>(Ц) | о. Сергий<br><i>(все)</i>                    |
| пн<br>28                                                                                                 | Седмица 13-я по Пятидесятнице. УСПЕНИЕ ПРЕСВЯТОЙ ВЛАДЫЧИЦЫ НАШЕЙ БОГОРОДИЦЫ И ПРИСНОДЕВЫ МАРИИ (престольный праздник Успенского храма в с. Мышкине). Иконы Софии, Премудрости Божией (Новгородской). Чтимые иконы Успения Божией Матери: Киево-Печерская (1073), Овиновская (1425), Псково-Печерская (1472), | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 7 <sup>00</sup><br>(Ел.) | о. Александр Ф.                 | 7 <sup>00</sup> (B)     | о. Николай<br>о. Филипп<br><i>о. Mouce</i> й |
|                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                      | 830                      | о. Михаил<br>о. Дмитрий Н.      | 9 <sup>00</sup><br>(Ц)  | о. Сергий<br><i>(все)</i>                    |
|                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Вечерня<br>Утреня                    | 1700                     | о. Александр Б.                 | 17 <sup>00</sup> (C)    | о. Александр Т.                              |
| вт<br>29                                                                                                 | Попразднство Успения Пресвятой Богородицы. Перенесение из Едессы в Константинополь Нерукотворенного Образа (Убруса) Господа Иисуса Христа (944).                                                                                                                                                             | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800                      | о. Александр Б.                 | 8 <sup>00</sup> (C)     | о. Александр Т.                              |
|                                                                                                          | Мч. Диомида врача (298). Мчч. 33-х Палестинских.<br>Прп. Херимона Египетского (IV).                                                                                                                                                                                                                          |                                      |                          |                                 |                         |                                              |
|                                                                                                          | Сщмч. Александра Соколова пресвитера, прмц. Анны Ежовой, мч. Иакова Гортинского (1937). Фео́доровской (1239) и «Торжество Пресвятой Богородицы» (Порт-Артурской) (1904) икон Божией Матери.                                                                                                                  | Утреня<br>Чин погребения             | 1700                     | о. Дмитрий Н.<br>о. Михаил      | 17 <sup>00</sup><br>(Ц) | о. Димитрий<br><i>(все)</i>                  |
| СР Мч. Мирона пресвитера<br>30 (1880). Прп. Алипия, ико<br>пещерах (ок. 1114).<br>Мчч. Павла, Иулиании и | Мчч. Павла, Иулиании и прочих (ок. 273).<br>Мчч. Фирса, Левкия, Короната и дружины их (249–251).                                                                                                                                                                                                             | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800                      | о. Дмитрий Н.                   | 800<br>(C)              | о. Филипп                                    |
|                                                                                                          | Мч. Патрокла (270–275). Мчч. Стратона, Филиппа, Евтихиана и Киприана (ок. 303). Сщмч. Алексия Великосельского пресвитера (1918); сщмч. Димитрия Остроумова пресвитера (1937). Свенской (Печерской) иконы Божией Матери (1288).                                                                               | Вечерня<br>Утреня                    | 1700                     | о. Илья                         | 17 <sup>00</sup> (C)    | о. Николай                                   |
| чт<br>31                                                                                                 | Мчч. Флора и Лавра (II).<br>Мчч. Ерма, Серапиона и Полиена (II).<br>Сщмч. Емилиана епископа и с ним Илариона, Дионисия<br>и Ермиппа (ок. 300).<br>Свтт. Иоанна (674) и Георгия (683), патриархов Константи-                                                                                                  | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800                      | о. Илья                         | (C)                     | о. Николай<br>о. Моисей                      |
|                                                                                                          | свт. Иоанна (674) и Георгия (663), патриархов константи-<br>нопольских. Прп. Макария, игумена Пеликитского<br>(ок. 830). Прп. Иоанна Рыльского (946).<br>Сщмч. Григория Бронникова пресвитера и мчч. Евгения<br>Дмитрева и Михаила Ерегодского (1937).<br>Иконы Божией Матери, именуемой «Всецарица».        | Вечерня<br>Утреня                    | 1700                     | о. Андрей Щ.                    | 17 <sup>00</sup> (Ю)    | о. Александр Ф.                              |

## СЕНТЯБРЬ

|  | (284–305). Свт. Питирима, еп. Великопермского (1455). Мчч. Тимофея, Агапия и Феклы (ок. 304). Св. Николая Лебедева исп., пресвитера (1933). Донской иконы Божией Матери (празднество установлено |  | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800  | о. Андрей Щ.    |  | о. Александр Ф.<br>о. Моисей | 1 |
|--|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--------------------------------------|------|-----------------|--|------------------------------|---|
|  |                                                                                                                                                                                                  |  | Вечерня<br>Утреня                    | 1700 | о. Александр Ш. |  | о. Моисей<br>о. Александр Б. | 1 |

ХРАМ БЛАГОВЕЩЕНИЯ ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ

| сь<br>2        | Прор. Самуила (XI в. до Р. X.).<br>Мчч. Севи́ра и Ме́мнона и с ними 37-ми мучеников (304).<br>Сщмчч. Александра Малиновского, Льва Ершова,<br>Владимира Четверина пресвитеров (1918);                                                                            | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 800                      | о. Александр Ш.<br>крестины<br><i>о. Владимир А</i> . | 9 <sup>00</sup><br>(Ю)  | о. Александр Б.<br>крестины<br>о. Николай<br><i>о. Моисей</i> |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------|-------------------------------------------------------|-------------------------|---------------------------------------------------------------|
|                | сщмч. Николая Бирюкова пресвитера (1919).<br>Обре́тение мощей сщмч. Гермогена, еп. Тобольского<br>(2005).                                                                                                                                                        | Всенощное<br>бдение<br>Исповедь      |                          |                                                       | 15 <sup>30</sup> (B)    | о. Андрей С.<br>о. Филипп                                     |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                      | 1700                     | о. Анатолий<br>о. Михаил<br>о. Дмитрий Н.             | 17 <sup>00</sup><br>(Ц) | о. Димитрий<br><i>(все)</i>                                   |
| вс<br><b>3</b> | <b>Неделя 13-я по Пятидесятнице. Глас 4-й.</b><br>Ап. от 70-ти Фаддея (ок. 44). Мц. Вассы и чад ее,<br>мчч. Феогния, Агапия и Писта (305–311).                                                                                                                   | Исповедь<br>Божественная<br>литургия | 7 <sup>00</sup><br>(Ел.) | о. Дмитрий Н.                                         | 6 <sup>45</sup> (Ю)     | о. Сергий<br>о. Николай<br>о. Моисей                          |
|                | Собор Московских святых. Сщмч. Александра Елоховского пресвитера (1918); сщмч. Павла Ягодинского пресвитера (1937); прмч. Игнатия Даланова (1942). Явление Светописанного образа Пресвятой Богородицы в Русском на Афоне Свято-Пантелеимоновом монастыре (1903). |                                      |                          |                                                       | 8 <sup>30</sup> (B)     | о. Андрей С.<br>о. Филипп                                     |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                  | Часы<br>Исповедь                     | 830                      | о. Анатолий                                           | 9 <sup>00</sup><br>(Ц)  | молебен<br>о. Александр Б.                                    |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                  | Божественная<br>литургия             | 930                      |                                                       | 10 <sup>00</sup><br>(Ц) | о. Димитрий<br><i>(все)</i>                                   |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                  | Всенощное<br>бдение<br>Исповедь      | 1700                     | о. Михаил                                             | 17 <sup>00</sup> (C)    | о. Филипп                                                     |
|                | Молебен на начало учебного года                                                                                                                                                                                                                                  | Молебен<br>свт. Митрофану            | 1830                     | о. Михаил                                             |                         |                                                               |

В Благовещенском и Митрофаниевском храмах ежедневно дежурит священник или диакон, к которому можно обращаться со своими вопросами и нуждами. Имя дежурного в расписании выделено курсивом.

Знаком (\*) отмечен дежурный священник, не принимающий участия в службах

## ХРАМ СВЯЩЕННОМУЧЕНИКА ИОАННА АРТОБОЛЕВСКОГО

| вт 1 августа  | 900 — Часы. Исповедь. Божественная литургия.                      |
|---------------|-------------------------------------------------------------------|
| СР 2 АВГУСТА  | 900 — Часы. Исповедь. Божественная литургия.                      |
| СБ 5 АВГУСТА  | 17 <sup>00</sup> — Всенощное бдение.                              |
| вс 6 августа  | 8 <sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия. Молебен. |
| сб 12 августа | 17 <sup>00</sup> — Всенощное бдение.                              |
| вс 13 августа | 8 <sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия. Молебен. |
|               | 17 <sup>00</sup> — Вечерня. Утреня.                               |
| пн 14 августа | 900 — Часы. Исповедь. Божественная литургия.                      |
| пт 18 августа | 17 <sup>00</sup> — Всенощное бдение.                              |
| сб 19 августа | 900 — Часы. Исповедь. Божественная литургия.                      |
|               | 17 <sup>00</sup> — Всенощное бдение.                              |
| вс 20 августа | 8 <sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.          |
| сб 26 августа | 17 <sup>00</sup> — Всенощное бдение.                              |
| вс 27 августа | 8 <sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия. Молебен. |
|               | 17 <sup>00</sup> — Вечерня. Утреня.                               |
| пн 28 августа | 900 — Часы. Исповедь. Божественная литургия.                      |
|               | 17 <sup>00</sup> — Вечерня. Утреня.                               |

Служащие о. Владимир А., о. Николай

#### ХРАМ ПРЕПОДОБНОГО АНДРЕЯ РУБЛЕВА

```
8<sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
вт 1 августа
                    1700 — Всенощное бдение.
СР 2 АВГУСТА
                    800 — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
чт 3 августа
                    6<sup>30</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
                    1800 — Молебен с акафистом свт. Спиридону, еп. Тримифунтскому.
                    1700 — Всенощное бдение.
сь 5 августа
                    8<sup>30</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
вс 6 августа
                    1700 — Вечерня. Утреня.
вт 8 августа
                    800 — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
СР 9 АВГУСТА
чт 10 августа
                    6<sup>30</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
                    1800 — Молебен с акафистом свт. Спиридону, еп. Тримифунтскому.
сь 12 августа
                    1700 — Всенощное бдение.
вс 13 августа
                    8<sup>30</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
                    1700 — Вечерня. Утреня
пн 14 августа
                    800 — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
чт 17 августа
                    6<sup>30</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
                    18<sup>00</sup> — Молебен с акафистом свт. Спиридону, еп. Тримифунтскому.
пт 18 августа
                    1700 — Всенощное бдение.
сь 19 августа
                    800 — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
                    1700 — Вечерня. Утреня
вс 20 августа
                    8<sup>30</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
чт 24 августа
                    6<sup>30</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
                    18<sup>00</sup> — Молебен с акафистом свт. Спиридону, еп. Тримифунтскому.
сь 26 августа
                    1700 — Всенощное бдение.
                    8<sup>30</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
вс 27 августа
                    1700 — Вечерня. Утреня.
                    8<sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
пн 28 августа
вт 29 августа
                    17<sup>00</sup> — Вечерня. Утреня.
                    8<sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
СР 30 АВГУСТА
                    17<sup>00</sup> — Вечерня. Утреня.
                    6<sup>30</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
чт 31 августа
                    1700 — Вечерня. Утреня.
пн 1 сентября
                    8<sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия.
                                    Служащие о. Владимир Л., о. Владимир З., о. Николай
```

### ХРАМ СВЯТОГО МУЧЕНИКА ВОНИФАТИЯ

(См. сайт храма арублев.рф)

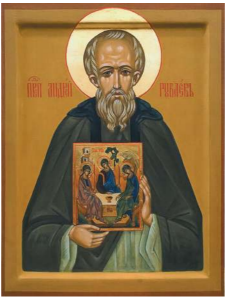
| вт 1 августа  | 17 <sup>00</sup> — Вечерня. Утреня.                      |
|---------------|----------------------------------------------------------|
| СР 2 АВГУСТА  | 8 <sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия. |
| вт 8 августа  | 17 <sup>00</sup> — Вечерня. Утреня.                      |
| СР 9 АВГУСТА  | 8 <sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия. |
| пт 18 августа | 17 <sup>00</sup> — Всенощное бдение.                     |
| сб 19 августа | 8 <sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия. |
| вт 22 августа | 17 <sup>00</sup> — Вечерня. Утреня.                      |
| СР 23 АВГУСТА | 8 <sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия. |
| вс 27 августа | 17 <sup>00</sup> — Всенощное бдение.                     |
| пн 28 августа | 8 <sup>00</sup> — Часы. Исповедь. Божественная литургия. |
|               | Служащие о. Анатолий, о. Александр Т., о. Борис          |

#### Расписание служб в Троицком храме села Горетова см. на сайте hram-goretovo.ru

В расписание богослужений могут вноситься изменения, вызванные болезнью священников и другими непредвиденными обстоятельствами.

#### 17 ИЮЛЯ — ПРЕСТОЛЬНЫЙ ПРАЗДНИК ХРАМА ВО ИМЯ ПРЕПОДОБНОГО АНДРЕЯ РУБЛЕВА























## 18 ИЮЛЯ — ПРЕСТОЛЬНЫЙ ПРАЗДНИК ХРАМА ВО ИМЯ ПРЕПОДОБНОМУЧЕНИЦЫ ЕЛИСАВЕТЫ





















